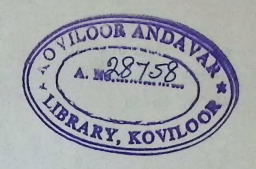
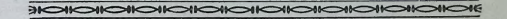


ACCNO: 28758

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்







ை சிவமயம்

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான

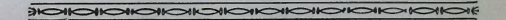
திருமங்கலக்குடி

அருள்மிகு தேரடி விநாயகர் திருக்கோயில்

கும்பாபிஷேக விழா மலர்

வள்ளுவர் ஆண்டு 2023 - ஆங்கீரஸ் - ஐப்பசி - 14-ஆம் நாள்

30-10-92



ஆதின வெளியீடு எண்: 411. மூன்ளும் பதிப்பு: 1992. வில ரு. 50 - 00

क्षेड्राम् मं भागां कार्य

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# கணபதி

(படங்களுடன்)

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்துமுன்றுவது குரு மகாசந்நிதானம் சீர்வளர்சீர் சிவப்பிரகாச பண்டாரச்சந்நிதி அவர்கள் கட்டளேயிட்டருளியபடி வெளியிடப்பெற்றது.

ஆதீன மகாவித்துவான்

ு **சி. ்தண்டபாணி தேசிகர்** எழுதியது

தீருவர்வடுதுறை ஆதீனம்

வள்ளுவர்ஆண்டு 2023

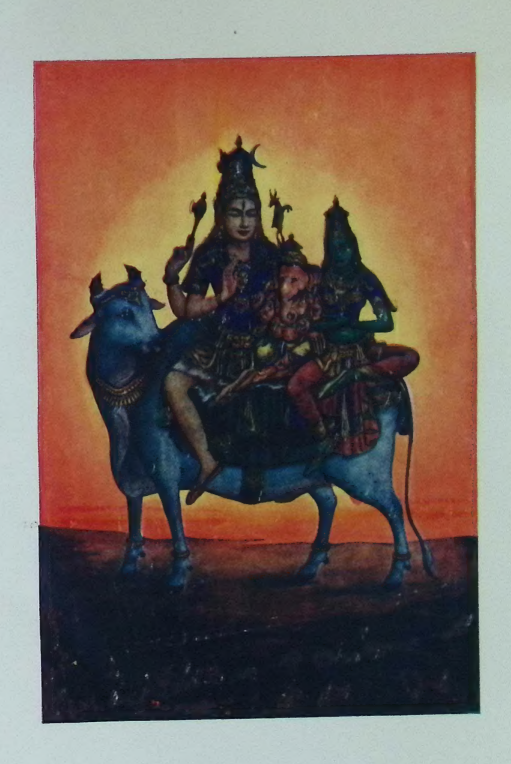
1992

மெய்கண்டார் ஆண்டு 769

உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

அகரமென அறிவாகி உலகமெங்கும்
அமர்ந்தகர உகரமக ரங்கள்தம்மால்
பகருமொரு முதலாகி வேறுமாகிப்
பலவேறு திருமேனி தரித்துக்கொண்டு
புகரில்பொருள் நான்கிணயும் இடர்தீர்ந்தெய்தப்
போற்றுநருக் கறக்கருணே புரிந்தல்லார்க்கு
நிகரின்மறக் கருணேபுரிந் தாண்டுகொள்ளும்
நிருமலினக் கணபதியை நினேந்து வாழ்வாம்.

— ஞி கச்சியப்ப முனிவர்.



or

#### சிவமயம்

# குருமரபு வாழ்த்து

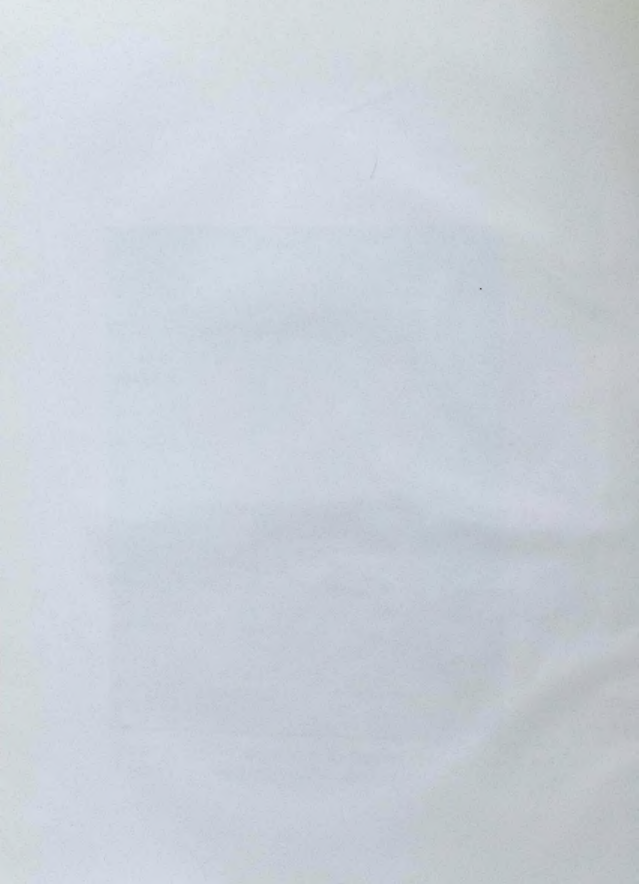
200000000000

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு நீடுழி தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள்.



ஆதீனக் குருமுதல்வர் அருள்திரு நமசிவாய மூர்த்திகள்



#### திவமயம் ச

# பதிப்புரை

000101011 W E1 (E11 (E11 (E11

் கங்கைவாழ் வேணி முக்கட் கடவுள் தன் மனமாம் பவ்வம் பொங்கிமேல் ஆர்ப்பத் தோன்றும் பூரண மதிஅன் ஞ**ீனத்** தங்குமா தவர்கள் தாழும் தனியனேக் கணேசன் தன்னே அங்கையால் மனத்தால் வாக்கால் அருள்பெறத் தொழுதுய்வாமே. ''

> ... திருப்பறியலூர்ப்புராணம் ஸ்ரீ பின்வேலப்ப தேசிகமூர்த்திகள்.

கணபதி வழிபாடு செக்தமிழ் காட்டிற்குள்ள சிறப்பியல்பு காம் எச்செயலேச் செய்யத் தொடங்கினுலும் அது இடையூறின்றி இனிது முடிவதற்குக் கணபதியை முதலில் வழி டுவது வழக்கம் 'தனது அடி வழிபடுமவர் இடர்கடி கணபதி 'என்பது திருஞானசம்பக்தப் பொடுமன் அருள்வாக்கு. கணபதி பூசையினே காள்தோறும் செய்து வழி டுவோரிடத் தில் இலக்குமி என்றும் இருப்பாள்; அவர்களுக்கு ஞானமும் இன்பமும் முத்திப்பேறும் எளிதில் கூடுவனவாகும்.

கணபதியை, சமணர்களும் அவர்களேவிட அதிகமாகப்பொத்தர்களும் கொண்டாடுகி ரர்கள். கணபதி வழிபாடு கம் காட்டில் மட்டுமல்லாமல் திபெத்து, பர்மா, ஜாவா, இக்தோசின், ஜப்பான் முதலிய வெளிகாடுகளிலும் போற்றப் பெற்று வருகின்றது.

கணபதி வழி பட்டின் தொன்மை, புராண வரவாறுகள் திருஉருவத் தத்துவம், உபாசனேமுறைகள் முதலாய தலேப்புகளின் கீழ் சிறந்த விளக்கங்கள் இவ்வாதீனமகா வித்துவாகுக விளங்கிய திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்களால் இயற்றப் பெற்றுத் திரு உருவ அமைப்புப் படங்கள், விநாயகயாதிர வரைபடங்களுடன் 'கணபதி ' என்னும் நூல் முதன் முதலாக ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான எடுத்தணி வயல் அருள்மிகு **இருக்கோயில்** குட<u>்</u>பு**முக்**கு விழாமலராக பகுந்சாக்கர விகாயகர் பின்னர் ஆதீனத்து இருபத்து 23-3-1956 அன்ற மலர்ந்தது. அதன் மகாசந்நிதானமாக ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளிச் முன் டிவது (<del>0</del> (T) சிவ**ெ**ந்றிவழக்கு**ம்** பாதுகாத்து, சிவஞானச் व्यक्तिस्कारक வழக்கும் செங்கோல் ஓச்சிவரும் சீர் வளர் சீர் சிவப்பிரகாச பண்டாரச்சந்நிதி அவர்கள் அருளாணேயின்படி திருகெல்வேலி மாவட்டம் பாவநாசம் அருல் மிகு பொதிகையடி விநாயகப் பெருமான் திருக்கோயில் குடமுழுக்கு விழா நாளாகிய 6-4-1984 அன்று இரண்டாம் பதிப்பாக 'கணபதி ' நூல் வெளியிடப் பெற்று அன்பர்களே மகிழ்வித்தது.

இவ்விரண்டாவது பகிப்ப நூல்களும் முற்றிலும் செலவாக வீட்டமையால் அன்பர்களின் வேண்டுகோளேயும் தேவையி கோயும் திருவுளங்கொண்டு சீர் வளர் சீர் குரு மகாசந்நிதானம் கட்டளேயீட்டருளிய வண்ணம் 'கணபதி ' நூல் மூன்ரும் பதிப்புபெற்று ஆநீனத்திற்குச் சொந்தமான திருமங்கலக்குடி அருள்மிகு பிராணநாத சுவாமி திருக்கோயிலேச் சார்ந்து விளங்கும் அருள்மிகு தேரடி விநாயகப் பெருமான் திருக்கோயில் குடமுழுக்குப் பெருவிழா ஆங்கேரச ஆண்டு ஐப்பசித்திங்கள் 14 – ஆம் நாள் வெள்ளிக்கிழமை யன்று (50—10—1992) விழாமலராக மலர்கின்றது.

அன்பர்கள் இந்நூலினப் பெற்று ஓதி உணர்ந்து பயன் எய்தி மேன்மைபெறுவார்களாக.

' மெய்கண்ட தேவன் திருமரபு நீடு தழைக '

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# முதற்பதிப்பின் முகவுரை

வானுலகும் மண்ணுலகும் வாழமறை வாழப் பான்மைதரு செய்யதமிழ் பார்மிசை விளங்க ஞானமத ஐந்துகர மூன்றுவிழி நால்வாய் யாஊழக ஊப்பரவி அஞ்சலிசெய் கிற்பாம்.

— சேக்கிழார் சுவாமிகள்.

கணபதி இன்று எல்லாரடைய கவனத்தையும் கவர்ந்திருக்கிருர். நம் நாட்டில் தெய்வவழிபாடு கணபதியிலிருந்துதான் தொடங்கு நிறது. ஆகவே சமயப் பயிற்சியாகிய கடவுள்வணக்கம் கணபதி வணக்கத்தை அடிரிலேயாகக்கொண்டது.

உள்ளம் ஒன்றி நிற்க உருவம் வேண்டும். மனம் ஒன்றைப்பற்றி நின்றே உயரும். மனேதத்வத்தை நன்ருக உணர்ந்த தென்இந்தியப் பெரு மக்கள், மனத்தின் 'ஒன்றைவிட்டு ஒன்றைப்பற்றி உயருந்தன்மையை யுணர்ந்து' அறிவு உருவத்தையுடைய இறைவன் நம்முடைய பரிபாக நிலேகட்கு ஏற்ப உருவங்கொண்டு தாமே எழுந்தருளினைன்றி உள்ளம் ஒன்றி ஒருமைப்படாது என்று இறைவன் வேண்டிக்கொண்டார்கள். இறைவன் அவரவர்களுடைய பரிபாக நிலகளுக்கு ஏற்ப உருமேனி தாங்கி எழுந்தருளினர். உருமேனியைக் குரு உபதேச வழியினின்று திந்தித்து உயர்ந்த முனிபுங்கவர்கள், தத்தம் கிந்தனேயை அனேவரும் அடைந்து ஈடேறத் தியானசுலோகங்களாகத் திரட்டித்தந்தனர். அவர்கள் அவ்வண்ணம் திரட்டித்தரச் கிவாகமங்கள் வழிகாட்டின. கிவாகமங்கள் சிவவெருமானுடைய திருவாக்குகளே என்பது முடிந்த முடிபு.

இந்தச் சிவாகமங்களேயும், தியான சுலோகங்களேயுங்கொண்டு கடவுளேக் காட்டும் கலேத்திறனுகிய சிற்பம் செழித்தது. சிந்தனேயில் எழுந்த தியானத்திருவுரு செய்திறனுகச் செம்பிலும், கல்லிலும், மரத் திலுமாக உருவாயிற்று. உருவங்கள் சிந்தனேயாளனுடைய சித்தத்தின் ஈடுபாட்டைத் தெரிவிக்கும் அழகுக் கருவூலங்கள் ஆயின. அழகிலே கண் பதிந்தது. ஐந்து பேரறிவும் கண்களே கொண்டன. அழகுத் தெய்வம் அருள்சுரந்தது. ஆகவே கலேயின் வழியாகக் கடவுளேக்கண்டு கருணேயைப் பேற்றனர் மக்கள்.

இத்தகைய கடவுளருவங்கள் கணபதி, முருகன், வீரபத்திரக் கடவுள், வயிரவக் கடவுள், இருபத்தைந்து மாகேசுர வடிவங்கள், அறுபத்துநான்கு மூர்த்திபேதங்கள், ஊர் காவல் தெய்வங்கள், புராண காலத் தெய்வங்கள், இதிகாசத் தெய்வங்கள், காலதேவதைகள், கிரக தேவதைகள், அடியார் திருவுருவங்கள் முதலாகப் பலவாம். அவற்றுள் அந்தந்தத் தலங்களின் சிறப்பியல்களுக்கு ஏற்ப ஒரே மூர்த்தியில் பல வேறுவகையான உருவ அமைப்புக்கள் உளவாயின. அவற்றையெல்லாம் உருவப் படங்களுடனும், வரலாற்று உண்மைகளுடனும், இலக்கிய ஆதாரங்களுடனும். ஏனேய ஆராய்ச்சிக் குறிப்புக்களுடனும் எழுதி வெளியிடுவது சிறந்த தெய்வத் தமிழ்ப்பணியாகத் திகழுமோ என்ற எதிர் கோக்குப் பல ஆண்டுகளாக அடியேனுக்கு இருந்துவந்தது.

இந்தத்துறையில் முதன்முதல் வழிகாட்டிய பெருமை, இருவனந்த புரம் கல்வெட்டாராய்ச்சியாளர் டி. ஏ. கோபிநாதராவ் அவர்களேயே சாரும். அவர்கள் இண்டியன் இக்ணேகிராப் என்ற பெயருடன் அவர் களுக்குக் கிடைத்த ஆகம் புராண ஆதாரங்களேக்கொண்டு ஆங்கிலத்தில் எழுதினர்கள். ஆராய்ச்சியறிவு மிக்க இந்தக் காலத்தில் சிறந்த ஆதாரங்கள் பல கிடைக்கின்றன. அவற்றைத் துணேக்கொண்டு தமிழில் எழுதினுல் செந்தமிழ் மக்களுக்கும் பயன்படுமே என்ற சிந்தையும் எழுதினுல் செந்தமிழ் மக்களுக்கும் பயன்படுமே என்ற சிந்தையும் எழுந்தது. முயற்சி கைகூடியவரையில் நேரில் பல இடங்களுக்குக் சென்றும். அறிஞர்கள் பலரைச் சந்தித்துக் கேட்டுத் தெரிந்துகொண்டும் படைநூல்களேப் படித்தும் தொகுத்த குறிப்புக்கள் பலவற்றையுங்கொண்டு எல்லா மூர்த்தி தேங்களுக்கும் இத்தகையதொரு ஆராய்ச்சு வரலாற்றுக் கட்டுரையைப் பல ஆண்டுகட்கு முன்பே எழுதித் தொகுத்தேன் இப்பணி மிக விரிந்ததொருபணி. இப்பணியின் முதற்பகுதியே கணபதி, என்ற இந்தக் கட்டுரைநூல்.

கணபதி வழிபாட்டில் செக்தமிழ் காட்டிற்குள்ள கிறப்பியல்பும், உலகமுழுவதிலும் போற்றப்படுகின்ற முறைகளும், அவருடைய பிறப்பு வரலாற்றின் வேறுபாடுகளும், அவற்றுல் அறியப்படுகின்ற அடிப் படைத் தத்துவங்களும், அவரை வழிபடுவதின் பயனும், கம்முடைய தென்இந்திய சமுதாய வாழ்க்கையில் கணபதி கலக்துள்ள முறைகளும், செவிவழிச் செய்திகளும் பிறவும் தக்க ஆதாரங்களுடன் இதன்கண் தொகுக்கப்பேற்றுள்ளன.

கணபதியைப்பற்றி இதுவரை எழுந்த நூல்களேப் படித்த பண் பாட்டால் எழுந்த கருத்துக்கள், இவ்வாராய்ச்சியில் ஒளியாமல் தெரிவித் துக்கொள்ளப் பெறுகின்றன. கால ஆராய்ச்சியில் வைத்துக் கணபதி யைக் காண்பவர்களும், தெய்வங்கொள்கைக்கு அடிரிலேயான விநாயகரை அசைத்துவிட்டால் தெய்வங் கொள்கையே அசையத்தொடங்கி உலகம் சமயப்பாதையை விட்டுப் பொருளாதாரப் பாதையிலே திரும்பக்கூடும் என்று எதிர்நோக்குகின்ற அறிஞர்களும், பிறரும் மேன்மேலும் ஆய்வுண்மைகளேச் காண இந்நூல் வழிசெய்யும் என்ற எதிர்நோக்கு

சமய அன்பர்கள் பலர். தியானிக்கின்ற முறைகளோடும் உபாசு மந்திரங்களோடும் திருவுருவ அமைப்போடுங்கூடிய இச்சிறு முயற்சியை ஏற்று வளர்ச்சிக்கு வழி செய்வார்கள் என்றும், வழி வழியாக இதேமுறையில் ஏனேய மூர்த்திகளேப்பற்றிய ஆராய்ச்சிகளும் வெளிவர ஊக்கமும் உணர்வுந்தந்து உதவுவார்கள் என்றும் எதிர் பார்க்கிறேன்.

் நான்கு ஆண்டுகட்கு முன்பேயே திரட்டிய இக்குறிப்புக்கணேச் சரிபார்த்துக்கொள்ளப் பல புத்தகங்கண ஆராயவும், பெரியவர்கணேச் சந்திக்கவும் வேண்டியிருந்தது. அப்போது இந்தப்பெருமுயற்கியைத் இருக்கண்சாத்திச் செல்லும்வாயெல்லாம் உதவிகள் பலபுரிக்கு ஊக்கம் தந்தருளியவர்கள், திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துக் குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் ஆவார்கள்.

இந்த நூல் வெளிவரும் வகையில் இரண்டு பெரிய முயற்கிகள் தேவையாயிருந்தன. ஒன்று, அழகான இருஉருவப்படங்களே அமைப்பது. இரண்டு சிறந்தமுறையில் பதிப்பித்தல். இரண்டிற்கும் பெரும்பொருள் தேவையாயிருந்தது. இதனேத் திருவுளம்கொண்ட ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமஹா சந்நிதானம் அவர்கள் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகள் பேரருள் துணே இருக்கும்போது நமக்கு என்ன குறை? என்று பேருக்கம் தந்தார்கள். ஒரு லக்ஷருபாய் செலவில் மின்சார அமைப்புக்களோடு கூடிய – புதிய அமைப்புக்கள் எல்லாம் பொருந்திய பதிப்பகம் ஒன்றையும் ஆதீனத்திலே அமைத்தருளினர்கள். அதற்கென்று மிக அழகான உயர்ந்த கட்டிடம் ஒன்றையும் கட்டி அதில் அச்சகத்தை நிறுவினர்கள்.

கடமையறிந்து செய்யும் பண்பு வாய்ந்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்கள் எதையும் பெருமைக்காகவும் புகழுக்காகவும் செய்வதில்லே என்பது உலகமறிந்த உண்மை. ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகள் நல்லருளத் துணேக்கொண்டுசெய்யும் இவர்கள் 'முதன்முதல் இந்தக் கணபதி என்னும் நூல் ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்தி அச்சகத்தே பதிப்பாகட்டும்: இவ்வண்ணம் பிள்ளயார் குட்டிக்கொள்வதன்மூலம் நல்ல பெரிய ஆராய்ச்சி நூல்கள் இவ்வச்சகத்திலிருந்து வெளிவரட்டும்' என்று திருவருள் பாலித்தார்கள்.

மன்மத வருஷம் புரட்டாசி மாதம் விராயக சதுர்த்தியன்று, வழக்கம்போல ஸ்ரீ நமகிவாயமூர்த்திகள் பூஜையை முடித்துக்கொண்டு விழுதிப்பிரசாதங்களுடன் நேரே அச்சகம் வந்து, ஸ்ரீ நமகிவாயமூர்த்தி களின் திருவுருவப்படத்திற்கு ஆராதனேசெய்து அச்சகத்தைத் தொடங்கி வைத்தார்கள். அப்போது, 'திருநீலகண்டர்' தனது தவத்தைத் தாணு தெரிவித்துக்கொண்டார்; அமர்ந்தி நாயனர் தனது அறத்தைத் தாணு தெரிவித்துக்கொண்டார்; நல்ல காரியங்களேச் செய்யும்போது அடக்க மாகச் செய்யவேண்டும்; அறிவிப்பது ஆண்டவண்கடமை; இதுவரையில் கைவித்துக்கு சாஸ்தேரங்கள் பதினுன்கையும் தனித்தனியாகப் பழைய

உரைகளுடனும் உரைகடையாகவும் இந்த நான்காண்டுக்குள் வெளியீட் டிருப்பதைச் சைவ உலகம் பெரிதும் பயன்படுத்துகிறது: அதுபோல இவ்வச்சகமும் சிறந்த நூல்களேப் பல்லாயிரக்கணக்காக வெளிப்படுத்தி ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவருளால் நீடூழி வாழ்க; மக்களுக்குப் பெரிதும் பயன்படுக' என ஆசி வழங்கினுர்கள்.

இப்புத்தகம் தொடங்கி முடிவதற்குள் இடையே ஸ்ரீ கமசிவாய அதற்காகத் பூர்த்திகளுடைய மகரத்தலோட் வந்தது. குருபூறை திருமந்திர நூல்கள் மூன்றும், உண்டைவினக்கக் கட்டுரைநூல் ஒன்றும் இந்தக் கணபதி என்னும் நூல், ஆதீனத்தைச்சேர்ந்த Qவளிவந்தன. ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷா தொடத்தில் புதிதாகக் கட்டப்பெற்ற எடுத்தனிவயல் Gaiafl இப்போது மகா கும்பாபிஷேக மலராக ர்கயாளு ஆலய வருகிறது.

இந்நூல் தொகுக்குங்காலத்து உடனிருந்து பிரதிசெய்து கொடுக்கவும், கைப்படி எழுதவும் தக்க எழுத்தாளர் ஒருவரை நியமித்தருளியும் வேண்டிய வசதிகள் செய்துதந்தும் பாதுகாத்து வருகின்றமை மிகமிகப் பாராட்டற்குரியது. அன்று பொப்பண்ண காங்கேயர்கோன் அளித்த சோற்றுச்செருக்கு, தமிழ்மூன்றுரை செய்வித்ததாகச் செய்ந்நன்றிமறவாத அடியார்க்கு நல்லார் புசழ்கிருர். அதுபோலவே ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேகிகர். அருளாரமுதமன்றே! அடியேனே அடித்தொண்ட ஐக்கியது.

இதன்கண் விளங்குகின்ற படங்களே எழு இக்கொடுத்தவர் ஒவியக்கலேஞர், திருவாருர் காகிதக்காரத்தேரு கோவிந்தசாமி ஸ்தபதியார் ஆவார். அவர் வெறும் ஒவியக்காரர்மட்டுமன்று; தெய்வத்திருவுருவங் களேச் சிறப்புறச் சிருஷ்டிக்கும் சிற்பியின் மரபில் வந்தவர். அவருக்கு மேன்மேலும் நல்லருள் வழங்க ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவடி துணேரிற்கின்றது.

இதனேத் தொகுத்து எழுதுகின்றகாலத்து உடனிருந்து எழுதியும் ஒப்புரோக்கியும் உதவிய அன்பர்களுக்கும். அச்சகத்திவிருந்து ஒப்பு நோக்கிய வித்வான் இரு. ஆறுமுகதேசிகரவர்களுக்கும், திருவாவடுதுறை சிவழு சாயிநாத சிவரசாரியார் அவர்களுக்கும் ஸ்ரீ நமதிவாயமூர்த்திகளின் கல்லருள் மேன்மேலும் கிட்டுவதாக. முதற்பணியிலேயே தொழிற் சிறப்பைக் காட்டி அனேவரையும் மகிழவைக்க இருக்கின்ற அச்சகப் பணியாளர்கள் அனேவருக்கும் என் நன்றி.

இவ்வண்ணம் எங்கேயோ இருந்த என்னேப் பாராட்டிச் சீராட்டிப் பரிபாவித்தப் பணிகொள்ளு இன்ற ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளின் நல்லருள் வழிரிற்கும் இருபத்தோராவது குருமஹாசந்ரிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ சுப்பீரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகளின் இருவடிகளே எப்போதும் சிந்தித்து வந்தித்து வாழ்த்துகின்றேன்.

திருவாவடுதுறையாகிய செக்தமிழ்ப்பண் கோயில் வளர்க்க கிவ ஞானப்பயிரில் வின்க்க சிவபோக ஆய்வாகிய இக்நூலேச் சமய உலகமும் அறிஞர் உலகமும் ஏற்றுக் குற்றங்களே அடியேனுக்கு அறிவித்தும், குணங்களேப் பாராட்டியும் ஊக்கக்தக்குருளுமாக.

இங்ஙனம்,

இதவாவடுதுறை, } 18—3—56. திருவாவடுதுறை ஆதீன மகாவித்துவான், ச. தண்டபாணி தேசிகர், தமிழ் விரிவுரையாளர், அண்ணுமலேப் பல்கலேக்கழகம்.

# எடுத்தாண்ட நூல்கள்

#### 0000000000000000

அதர்வசிகோபரிஷத் அபிதான சிந்தாமணி அமரகோசம் அருணகிரிபுராணம் ஆசுவலாயன கிருஹ்ய சூத்திரம் ்இந்துசாதனம் இராமகிருஷ்ணவிஜயம் இருக்வேதம் இவிங்கபுரா**ணம்** உபதேசகாண்டம் உரிச்சொல் நிகண்டு ஐதரேய பிராஹ்மணம் கடோபரிஷத் கணபதி உபரிஷத் **கணேசர் ஆருடம்** கந்தபுராணம் கந்தர் கணபதி தேவாரத்திரட்டு **கல்லாடம்** கல்வெட்டு காஞ்சிப் புராணம் காமிகாகமம் காரணுகமம் சங்கரதிக்விஜயம் சித்தர் நூல்கள் சித்தாந்த சாராவளி சிவஞான சித்தியார் சுவஞான போதம் சிவபுராணம் செவபுராணுத் தோத்திர மஞ்சரி

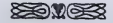
சிவப்பிரகாசம்

சிவஸ்தலமஞ்சரி சுக்கொலிக் சுப்பிரபேதம் சூடாமணி கிகண்டு சேக்கிழார் புராணம் சேந்தன் திவாகரம் ஞானசித்தியாகமம் ஞானுமிர்தம் தண்டியலங்காரம் தமிழ்நாவலர் சரிதை தனிப்பாடல் திரட்டு **திருக்குற**ள் **திருக்கோவையார்** வரத்வரு **திருவருட்டபயன்** திருவாசகம் தேவர்ரம் தைத்ரீய ஆரண்யகம் தொல்காப்பியம் நாமதபு கண்டு கிருசிம்ம தாபர்போபரிஷத் பரிபாடல் பம்மொழியகராதி பார்க்கவபுராணம் பிங்கலக்கை பிரம் கைவர்த்தபுராணம் புரமோத்தரகாண்டம் புறங் ஹாறு புறப்பொருள்வெண்பாமாலே

பெரியபராணம்

#### xvi

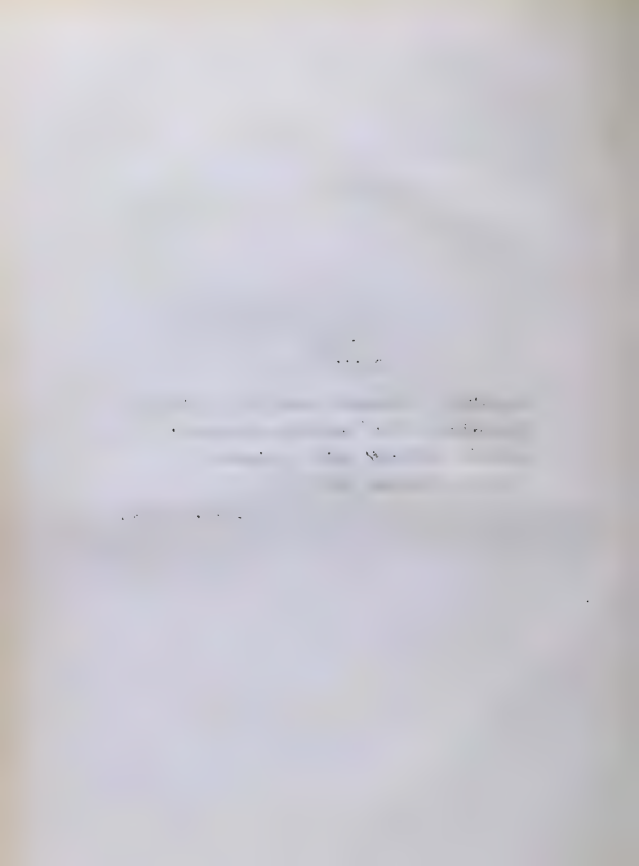
மனிமேகல் மத்ஸ்யபுராணம் மந்திரசமுச்சயம் மந்திரமகார்ணவம் மந்திரமகோத்தி மனுஸ்மிருதி மாணிக்கவாசகர் காலம் மானவுகிரும்ய சூத்திரம் முன்டகோபரிஷத் முத்தோள்ளாயிரம் முத்தோள்ளாயிரம் யாக்ளுவல்கிய ஸ்மிருதி விக்கேசுவர பிரதிஷ்டாவிதி விகாயக பரத்துவம் விகாயக புராணம் விகாயகர்பனுவல் திரட்டு விகாயகர் பிரபாவம் விரசோழியம் ஸ்ரசேரழியம் ஸ்ரத்த்வகிதி Elements of Hindu Iconography Hindu culture in greater India Malabar Series-Wyanad Tamil Culture The Gupta Empire War in Ancient India



உ இவமயம் இருச்சிற்றம்பலம்

திருவாக்கும்: செய்கரும**ங் கைகூட்டும்**; செஞ்சொற் பெருவாக்கும்; பீடும் பெருக்கும் - உருவாக்கும்; ஆதலால், வாணேகும் ஆண் முகத்தாணக் கோதலால் கூப்புவர்தம் கை.

— பத்தோர்த்துமுறை.







#### சிவமயம் திருச்சிற்றமேலம்

### பிள்ளேயார் வணக்கம்

ஐந்து கரத்தனே யானே முகத்தனே இந்தின் இளம்பிறை போலும் எயிற்றனே நந்தி மகன்றனே ஞானக் கொழுந்திணப் புத்தியில் வைத்தடி போற்றுகின் றேனே.

- திருமத்திரம்.

# உயிரோடு ஒட்டிய பழக்கம் :

நம்முடைய வாழ்வில் சில பழக்கங்கள் ந**ம்மை அறிபாமலே** கலந்திருக்கின்றன. அவை எப்படிக் கலந்தன ? பழக்கத்தின் பயன் என்ன ? என்பதை நாம் சிந்தித்துப் பார்ப்பதே இல்லே. சிந்தனேயின்மையால் அந்தப் பழக்கங்களே விட்டுவிடலாமா என்றுகூடச் சில சமயங்களில் தோன்றுவது உண்டு. அங்ஙனம் விட்டுவிட்டாலோ, ஏதோ செய்யக்கூடாத தவறு செய்துவிட்டதுபோல ஓர் உணர்ச்சி உள்ளே விளேந்து உள்ளத்தை உறுத்தி வாட்டு இறது. அதன்பயகை விட்ட பழக்கத்தைத் தொட்டுவிட்டால் ஒரு மகிழ்ச்சி. இத்தகைய போராட்டமும். வெற்றியும் ஈம் அன்ருட வாழ்வில் நாடோறும் விளக்கே வருகின்றன. இந்தப் போராட்டம், கொள்கையில் உறுதிப்பாடு உடையவர்களுக்குச் செறிதும் உண்டாவது இல்லே, தம்மைப் பெரிய அறிவாளிகளாக எண்ணிப் புறச்சூழவில் பேசப் பெறும் சில புற்றீசற் கருத்துக்களேப் புத்தியில் ஏற்று, 'பழமை யாவும் விடத்தக்கனவே' என்ற முடிவிற்கு விரைவில் வந்துவிடுகின்ற சிலருக்கே உளதாம். இத்தகைய ரில்யினிருந்து தப்பிப் பிழைக்கவே வள்ளுவர் பெருமான் - மெய்ப்பொருள் காண்பது அறிவு . என்று ஒரு குளிகையை கமக்கு வழங்கியிருக்கிழுர், அங்ஙனமே உமாபதி சிவாசாரிய சுவரமிகளும்

<sup>· #555</sup>pm 423,

"நையாக்தன்மையினர் பழமையழகு ஆராய்க்கு தரிப்பர் '' ‡ என்றருளினர். அல்லாமல், பலர் பாராட்டுவதால்மட்டும் எத்தகைய பழக்கமும் உயர்க்கு விடாது: பலர் தாழ்த்துவதாலும் தாழ்க்துவிடாது. அங்ஙனம் பன்மைபற்றி உயர்க்க கருத்துக்களே –பழக்கங்களே இகழ்வது தாழ்க்தோர்செயல் என்றும் உமாபதிசிவம் திருவுள்ளம்பற்றுகிறது. <sup>2</sup> ஆதலால் கம்மிடையே தொன்று தொட்டுவருகின்ற பழக்கங்களே விடுதல் அத்துக்ணச் சிறக்தசெயலன்று,

பழக்கங்களுட் சிறந்த பழக்கம் – உயிரோடொன்றிய பழக்கம் தெய்வவழிபாட்டுப் பழக்கம். இவற்றுள் ஒன்று விநாயக வழிபாடு, பழக்கம் முற்றின் கடமை. அங்ஙனமே விநாயக வழிபாடு முற்றிக் கடமையுமாகி விட்டது.

#### எதைச்செய்தாலும் பிள்ளயுர் வழிபாடு :

தெய்வ நம்பிக்கை யுடையவர்களாகிய நாம் எந்தக் காரியத்தைத் தொடங்கினுலம் பிள்ளயாரை வணங்காமல் தொடங்குவதில்லே. நம் பிள்ளேயைப் பள்ளிக்கு அனுப்பிகுல் பிள்ளேயார் வணக்கம், காது குத்திகுல் பிள்ளேயார். நண்மையிற் பிள்ளேயார்; திமையிற் பிள்ளேயார் இவ்வண்ணம் நமது வாழ்வில் என்றும்-எங்கும் பிள்ளேயார் கலந்திருக்கிருர்.

#### இவ்வளவு நம்பிக்கை எங்கனம் உண்டாயிற்று ?

எடுத்த காரியம் எளிதாக – இன்பமயமாக முடியவேண்டும் என்ற ஆசை அள்வருக்கும் உண்டு. அந்த ஆசையை நிறைவேற்றிவைக்குங் கடவுள் விராயகரே என்ற நம்பிக்கை ஒவ்வொருவர் உள்ளத்திலும் நிலத்திருக்கிறது.

உலகவாழ்வில் விருப்பம் என்ற ஊன்றுகோலேக்கொண்டு இன்பத் தோணியை இயக்கக் கருதும் மக்கள், முதற்கண் பொள்ளேயும் மணியை யுமே விரும்புகிரர்கள். "முனிவரும் மன்னரும் முன்னுவ பொன்னுன் முடியும் " " என்பது முற்றத்துறந்த முனிபுங்கவராகிய வாதவூரடிகளின் மாணிக்க வாசகம், இந்த மக்கள் மனரிலேயைத் திருவுளங்கொண்ட கப்லதேவர் " இருவக்கும் " \* என்று தேன் சோட்டச் சொல்லுகிரர்.

<sup>1, 2</sup> கியப்பிரசாசம் அனையடக்கம். 3 திருக்கோவையார் பா, 352. 4 மூத்த - இரட்டை பா, 1.

அடுத்து, செல்லம் உண்டானல் செயல்திறம் பெருகுமல்லவா? அதனேச் சொல்லுகிருர் '' செய்கருமம் கைகூட்டும் '' என்று. செல்வமும், காரிய சித்தியும், செல்வாக்கும் உண்டானவிடத்து அவர்களிடத்தில் அன்பு கலந்த அச்சம் உண்டாவது இயற்கை. இதனேயே '' உரு ஆக்கும் '' என்ற சுறு தொடரால் தெரிவிக்கிருர் கபிலதேவநாயனர். '' உரு உட்காகும் '' உட்காவது பெரியோரிடத்து உண்டாகும் அன்புடன் கூடிய அச்சம். இதனேயும் உண்டாக்கும் விநாயக வணக்கம். ஆகவே, விநாயகரை வணங்கினல் எடுத்தகாரியம் இனிது முடியும். வணங்காவிடின், இடையிடையே ஏதாயினும் தடைகள் ஏற்பட்டுத் துன்பம் வினயும்.

செவபெருமான் விராயகர் தக்கைதான். தம் முத்த பீள்ளேயை முன்னிட்டுக்கோள்ளாமல் திரிபுர சங்காரத்திற்குப் புறப்பட்டுவிட்டார். தேர் அச்சு முறிந்தது. இதனே வேடிக்கையாகவும் விரையமாகவும் மணிவாசகப்பெருந்தகை<sup>2</sup> ''தச்சு விடுத்தலும் தாமடியிட்டலும். அச்சு முறிந்தது என்று உந்தீபற '' என்று அருளிச்செய்கிருர். இங்ஙனம் யார் எதைச் செய்யினும் அதற்கு உதவியும் தடுத்தும் ஊக்குவது பீள்ளேயாரின் இயற்கை என்ற உறுதியான எண்ணம் உண்டாகிவிட்டது. இதுவே பிள்ளேயாரி வணக்கத்தில் நம்பிக்கை பிறந்தமைக்கு உரிய காரணங்கள்.

இந்த நப்பிக்கை நாளாவட்டத்தில் முதிர்ந்தது. ஏதாவது காரியம் தொடங்கிணுலே 'ஆச்சு, பிள்ளேயார் குட்டியாச்சு' என்ற சொற்பழக்கத்தை உண்டாக்கிவிட்டது. அதுமட்டுமா ? ஏதாவது எழுதத் தொடங்கிணும் 'பின்னேயார் கழி போட்டாயிற்று ' என்ற வழக்கத்தையும் பிறப்பித்து கிட்டது.

<sup>1.</sup> Gard, Berd, 6. 300. 2. Aguresi, ur. 296.

# பிள்ளேயார் சுழி

#### ு ந்தில் பின்வேயார்

ஏடுகளில் எழுதத் தொடங்கினுலும், கல்லில் எழுத்துக்களே வெட்டத் தொடங்கினுலும், காகிதங்களில் எழுதத் தொடங்கினுலும் பின்னேயார்சுழியை முன்னர் இட்டே தொடங்குவது மரபு. மறந்தாவது பின்னேயார்சுழி போடாமல் விட்டால் போதும்; பெரியவர்களுக்குக் கோபம் பொங்கிவந்துவிடும். நாமாகத் தவற்றினே அறிந்து திருந்தும்வரை அவர்கள் மறக்கருணே காட்டியே திருவார்கள்.

### பின்னேயார் அதி பிறந்தது எப்படி?

இது இக்காலத்தில் பலருடைய கருத்துக்களேக் கவர்ந்திருக்கின்றது. அவரவர்களும் தங்கள் அறிவு அநுபவங்களுக்கு ஏற்பக் காரணம் காட்டி வருகின்ருர்கள். அவைகளே எல்லாம் தொகுத்துணர்வதுகூட உண்மையை அறிந்துகொள்ள உறுதுணேயாகும்.

சிலர், கம்முடைய எழுத்து வட்ட வடிவமானது. வட்டம் இயற்கையான வடிவம். குழக்கைகள் வட்டம் வட்டமாக எழுதுவதைப் பார்க்கின்ரேம். அதுபோல, எழுதத் தொடங்குபவனும் வட்டம் இட்டான். விரைக்து எழுதும்போது வட்டத்தின் முடிவு கீளக்கோட்டில் முடியும். ` இதற்குப் 'பிள்ளயார் சுழி ' என்று பெயர் குட்டினர் சமயத்துறை சார்க்த தக்கோர் என்பர்.

விலர், ஏட்டிலும், தாளிலும் எழுதும்போது எழுதுகோகின் நேர்மையை ஆராயச் சுழித்து இழுத்தார்கள். வட்டமும் கோடுமான இருவடிவத்தையும் எழுத இந்த எழுதுகோல் பயன்படுமா என்று பார்க்கச் சுழித்து இழுத்தார்கள். தொடங்கிய எதனேயும் பிள்ளேயாரோடு சேர்த்து விழம் பெருந்தகையாளர்கள் இதனேப் பிள்ளேயார்சுழி என்றனர் என்பர்.

சிலர், ஒம் என்பது முதல் எழுத்து. இதனே விரைந்து எழுதும் போது உஇப்படி எழுதினர் நன்றி மறவாத தமிழ் மக்கள். எழுத்துக் களுக்கு எல்லர்ந் தாயாகிய பிரணவத்தை முன்னெழுதியே, ஏனேயவற்றைப்





பின் எழுதினர். இந்தப் பிரணவம் பிள்ளேயார் வடிவம். பிரணவத்தின் திரிந்த வடிவம் பிள்ளேயார்சுழி என்பர்.

#### ் ம்யிக ர்ளவக்கம் — மிர்காயார் கழியும்

ஓங்காரம் பரம்பொருள் உணர்த்தும் சொல். இதற்கு உயர்த்துவது என்றும் பொருள் உண்டு. ஒருமுறை விதிப்படி உச்சரித்தால் உச்சரித் தவனே உயர்வற உயர்ந்தகதியிற் சேர்ப்பது என்பது கருத்து, <sup>1</sup> உபதேசம் பெற்ற ஆன்மா இதனே உச்சரித்த அளவில், பருவுடல் நுண்ணுடல் காரணவுடல் என்ற மூன்றுடலேயும் அதற்றிப் பிரகிருதி மண்டலத்திற்கு பேலில் உயர்வன் என்பது விளக்கமாம். <sup>3</sup>

இந்தப் பிரணவமே வேதமூலம். இதனேத் தியானித்து அநபூதி யடைந்தவன் சாவா மூவாப் பேரின்பரில் எய்துகிருன். இந்தப் பிரணவம் உயிர்க்குற்றங்கள் உனேத்தையும் அகற்றி, அரனடிக்கேழ்ச் சேர்ப்பிக் கின்றது. இதுவே எல்லா ஒலிகட்கும் மூலகாரணம்; எல்லாத்தேவர்கட்கும் பிறப்பிடம். <sup>3</sup>

இதன் ஒனிவடிவில் அகாரம், உகாரம், மகாரம், இவை ஒவ்வொன் நின் பின்னரும் மனனுணர்ச்சியாலே (பைசந்திவாக்காக) தியானிக்கப் பெறும் அரைமாத்திரையொலி இவை நான்கும் கூடியுள்ளன. இங்ஙனம் கூடியுள்ள நில் சமட்டிப் பிரணவம். இதன் வரிவடிவத்தை விளக்க உபரிடதங்களும். ஆகமங்களும் பல உவமைகளே எடுத்துக்காட்டின. அவற்றுள் முண்டகோபநிஷத் 'பிரணவம் வில் வடிவானது' 4 என்றது சர்ப்ப வடிவான குண்டலிக் இது. மூலநாடி, அன்னத்தின் குரல்போன்ற ஒவியுடையது என்கின்றது ஞானகித்தியாகமம். 5

ser # 18 மை gn ஆ உஸ் மக்கலி உல்லார் நாண் காவை வரை வரும்

<sup>. 3</sup> வரணாரு வைபாரு விரகோத்தி வுணாயேக்கி வுணவ: 1

<sup>4</sup> ஆண்ணெர் மகு - முன்டகோப**ற்ஷ**த்

<sup>்</sup> நாவிசுடுமா வருநாலுக்கை குணையில் காவித்தி

பேரணவம் ஐர்தெழுத்துக்களுடைய கூட்டம். முதல்உரு நட்சத்திர வடிவு. அதாவது வட்டப்புள்ளி . இரண்டாம் வடிவு தண்டம்போலப் படுக்கையிற் கிடக்கும் நேர்கோடு —. மூன்ரும் உரு வட்டம் ் ் புள்ளி நான்காம் உரு பிறைமதி . ஐர்தாம் உருவரதிய பிர்து ் புள்ளி வடிவு. இவற்றுள் வட்டப் புள்ளியும் நேர்கோடும் சேர்ர்து உபின்னயார்கழி ஆகிறது. இர்தச் சுழியை இட்டாலே போதும். பிள்ளேயார் ஆகிறது. இர்தச் சுழியை இட்டாலே போதும். பிள்ளேயார் வணக்கம் ஆகிவிடுகிறது.

முன்னர்க் காட்டியவண்ணம் ஒவிவடிவிலும் வரிவடிவிலும் ஐந்தன் கட்டாகிய பிரணவத்தில் அகரம் சிவம்; உகரம் சத்தி; மகரம் மலம்; நாதம் மாயை; பிந்து உயிர். <sup>ந</sup>இவற்றுள் அகர உகர வடிவாக உள்ள உ பிள்கோயார்சுழி சிவசத்திகளின் சேர்க்கையாகும்,

மற்ளேரிடத்தில், திருமூலர் அகாரம் உயிர், உகாரம் இறை, மகாரம் மலம் என்று அருளினர். <sup>3</sup> இக்கருத்தையும் ஊன்றி அநுபவித்து. அகர உதரக் கூருக இணேர்த பிள்ளேயார் சுழியையும் உற்றுநோக்குவோம். இறையுடன் நாம் ஒன்றியிருக்கும் ரிலேயைக் காண்போம். தாடல்போல அகாரமாகிய உயிர், உகாரமாகிய இறைவனேடு இயைந்து. அகாரமாகிய உயிர்வடிவும் அற்று, உகர வடிவே வடி வாய் – பிள்ளேயார்சுழியாய் – அத்து விதமாய் ரிற்கும் சுத்தாத்துவித சித்தாந்த முத்தி ரிலேயைத் தெரிவிக்கும் குறியீடாகும். இந்த இயைபு நம்மையறியாமலே நம்வாழ்க்கையில் சித்தாந்தச் செக்கேறி கலந்திருப்பதைக் காட்டும் சிறந்த சான்றகும்.

பிரணவத்தின் ஐந்து கூறுகளுக்கும் உரிய அதிதேவதைகள் இன்னுர் இன்னுர் என்று கூறவந்த சிவஞானபோதம் அகரத்திற்குப் பிரமன்யும். உகரத்திற்குத் திருமாலயும், மகரத்திற்கு உருத்திரனேயும், விந்துவிற்கு

ലെളാ ബ്ലമ്ഛസാന്ഥയ്ക്കാ ഇന്ത്രത്തെ ലെയ്തുക്കുന്നു — ലേന്വയു യിയൂനാ ഇക്ക്കുലേഥം തയാണ്ട്ര അമിന്ട്രാമ്യ് ൃ എന്നൂറെ ഉഥിയയാല് ആയുന്നു ഉണ്ടായിലു ൃ

<sup>2 &#</sup>x27;' இறைசத்தி பாசம் எழில்மாயை ஆவி உறதிற்கும் ஒய்ரைத் துள் ''

<sup>்</sup> ஆமே சிவங்கள் அகார உசரங்கள் "

<sup>5. &</sup>quot; அசாரம் உயிரே உசாரம் பரமே கசாரம் மலங்கள் வகுழுப் பதத்தில் "

*<sup>∸</sup> இருவ*ருட்பயன். பா, 82.

<sup>–</sup> திருமத்திரம், பா. 891,

<sup>🗕</sup> திருமத்தீரம். பா. 975





மகேசனேயும். நாதத்திற்குச் சதாசிவனேயும் கூறிற்று. இதனேயும் நம் மனத்துட்கொண்டு பிள்ளயார்சுழியைப்பார்ப்போம். எழுதத் தொடங்குவது என்பது இலக்கியசிருஷ்டி. அதற்குமுன் பிரமனே அதிதெய்வமாகக்கொண்ட அதரத்தின் கூறுகிய ட இதனேயும், தோன்றிய இலக்கியம் ரின்று ரிலவுதற் பொருட்டுத் திருமாலே அதிதெய்வமாகக்கொண்ட உகரத்தின் கூறுகிய — இதனேயும் இணேத்து — பிள்ளயார் சுழியாக எழுதுகிறேம். இதன் அடிப்படையுண்மை தோன்றிய இலக்கியமாகிய அறிவுக்கோயில், என்றம் நின்று ரிலவுவதாகுக என்ற நற்குறிப்பாக இருத்தல் நம்மனேரிக்குச் சிறந்த ஞானவிருந்தாகும். இங்ஙனம் பிரமாதிகளே அதிதெய்வங்களாகச் சொன்னது உபசாரம். இ

் வட்டம் நகாரம். — படுக்கையான நேர்கோடு மகாரம். இது சிகாரம். `பிறைமதி வகாரம். \*பிர்து யகாரம். இவை திருவைர் தெமுத்தின் வடிவு. இவற்றில் வட்ட வடிவாகிய நகாரமும் கோட்டு வடிவாகிய மகாரமும் சேர்ந்த பிள்ளேயார்சுழி - நம என்றதன் வடிவாகும். இதற்கு, வணக்கம் என்பது பொருள். வணக்கமாவது ஆணவத்தின் விள்வான தற்போதமடங்கித் தான் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உடையவன்: முற்றறிவும் முற்றுக்கொழிலும் உடைய பரம்பொருளின் உடையை என்பதை அறிந்து அடங்கி இருத்தல். பிள்ளேயார் சுழியை யிட்டால் பசு போதம் அடங்கிப்போக, பதிபோதம் மேற்பட்டிருக்கிறது. அப்போது இயற்றப்பெறும் தொழில்கள் யாவும் சிவன்செயலே என்பதைக்காட்டும் அடையாளமாகும்.

## இனி மற்னெரு முறையும் வேறு பெயரும் :

பிக்து புள்ளி வடிவம்: இது சக்கி. நாதம் சிவம்: இது தண்ட வடிவம். இவ்விரண்டின் இணேப்பு — பிள்ளேயார்சுழி. நாதபிக்துக்களே

என்னில வோங்காரத் தீசர் சதாசிவமாம் தன்னிய வித்துவொடு நாதத்துக் - கண்ணில் பகரயன்மா லோடு பரமனதி தெய்வம் அகரவுக ரம்மகரத் தான் "

<sup>-</sup> Bags & 4. ur-4.

<sup>2</sup> ககாமு வூழைகளை உருவை உகாமு வினு ம ஹிடியே ! 8காமு முடி ஹி. இதில் வெரும் விவெழ்மும் உர்டிமானோ — அதர்வசிசா, நிருசிம்மதாபத் சோபநிஷத்.

<sup>7.</sup> இத்துசாதனம் ஐய ஆடி 29 உ இதழ்.

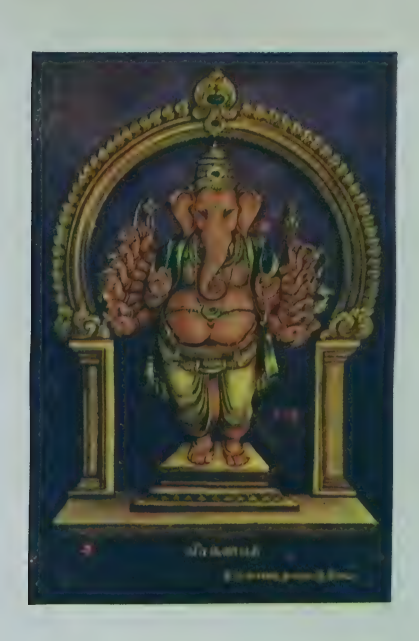
ஒலிப்பது எப்படி ? முடியாது. அதனுனே இது பெயர்மாத்திரையான் உணர வேண்டியதாயிற்று. இத்தகைய காதி மூலப் பொருள்களாகிய சிவசத்தி களின்மினேகோடு, அவற்றின் கே முகாக-இணேக்து உண்டான பிள்ளேயாரை கின்வுட்டப் பிள்ளேயார்கழி இடப்பெறுகின்றது. ஒலிக்க முடியாமையால் இதனே 'ஊமை எழுத்து' என்றறைப் மி செயியோர். சாத்திரநூல்கள் இதனே மௌனுக்கரம், முலமனு, மௌனக்குறி என்ற பெயர்களால் வழங்கு கின்றன.

இதுகாறங் கூறியவற் ஒல் பிவ்வேயார்சுழி மூலமனுவாகிய பிரண வத்தின் சிதைந்தவடிவே என்பதும் உயி நம் இறையும், சிவமும் சக்தியும், ஒன் ஒக் கலந்துள்ள ரிலேயை! காட்டும் அடையாளமாம் என்பதும், இதனே எழுதுவதன் வாயிலாக ஆன் மாக்கள் தற்போதங்கெட்டு பதிஞானம் மேவரட்பெறுகின் ஒனி என்பதும், அந்நிலேயில் இயற்றப்பெறுஞ் செயல்கள். யாவும் சிவன்செயலெயாக விளக்கம் பெறும் என்பதும் உணர்த்தப்பெற்றன.

இவ் கண்ணம். எண்ணத்திலும் எழுத்திலும் செயலிலும் கலக்து மீன்று காத்துவருகின்ற பில்னோரை கணங்கும் பழக்கம், குழிவழியாகப் பரவிவரப் பெரியோர்கள் என்ன என்ன முறையைக் கையாண்டார்கள் என்பதையும் பார்ப்போம்.

> கைக்கும் பீணியொடு காலன் தமேப்படும் ஏல்வையீனில் எய்க்குங் கவமேக் கிடைந்தடைந் தேன்வெம்மை காவமோக்கும் பைக்கும் அரவரை யான்தந்த பாய்மத யாமோபத்துத் திக்கும் பணிநுதற் கண்திரு வாளன் திருவடியே.

> > — கபிலதேவநாயனர்.





# பிள்ளோயாரும் - பெரியோர்களும்

# பிள்போர் வணக்கம் நிலேக்கப் பெரியோர் கையாண்டமுறை :

மைது தாத்தாக்கள் பொழுது விடிய நான்கு நாழிகைக்கு முன்பே எழுந்துவிடுவார்கள். தங்கள் பேரன் பேத்திசனே எழுட்பி உட்கார வைத்துக் கொள்ளுவார்சள். அன்பு சனிந்த குரலால் பிள்ளயார் சிந்தனே யென்னும் 'கெழமுகத்தைப்' டாராடணம் செய்விப்பார்கள். அவர்கள் கருத்து, கம்பங்கொல்லேயும் கொத்தினதாகட்டும்; தப்பிக்கும் பெண் பார்த்ததாகட்டும் என்பதுபோலப் பிள்ளேயார் வணக்கத்தையும் பழக்கிய தாகட்டும் : பிள்ளே யுள்ளத்தில் மினேவுவன்மையையும் பெருக்கிய தாகட்டும் என்பதே.

தாத்தா செய்வதைப் பார்த்றிருக்கின்ற பாட்டிமார்கள் பங்கு சொத்தையா? ஒய்ந்தநேரத்தில் குழங்கைகளேக் கூட்டிட்டு உட்க ரவைத்துக் கொள்ளுவாள். உள்ளம் உருக்கும் தென்னத் தெளிந்த பாடல்களாகிய.

- ்' குள்ளக் குள்ளணக் குணடு வயிறனே வெள்ளேக் கொம்பனே விகாயகணத் தொழு. ''
- ்' வெள்ளேக் கொட்பன் விநாயகணத் தொழ துள்ளி யோடும் தொடரும் விணகளே "
- '' கருணே வள்ளல் கணபதியைத தோழ அருமைப் பொருள்கள் அணத்தும் வகுமே. "
- '' முப்பழம் வெல்லம் மோதகம் தீன்னும் தொப்பை யப்பணேத் தொழவினே இல்லே. ''
- " வேழ முகத்து விகாயகஊத் தொழ வாழ்வு மிகுந்து வரும், "

இவற்றைப் பாட்டிக்கே சொந்தமான, தமுதமுத்த குரலால் பொக்கை வாயால் பாடுவாள், குழந்தைகளுக்குப் பாட்டு பன் ுலே அலாதிப் பிரியும்.

தாய்ன் தாலாட்டிலே உருவான உள்ளம்படைத்த அவைகளுக்கு ஒரே கும்மாளம். பாட்டிப் பாட்டை அப்படியே வாங்கிப் பாடும். பாட்டின் எளிமை அவர்கள் கருத்திற்கு விருந்தாகி அவர்களே ஆடவும் வைக்கும். பாடல் அநுபவத்தில் தங்களேப் பிள்ளேயாராகவே எண்ணிக்கொள்வார்கள். பாட்டி நினத்தபடியே பாலர்களுக்குப் பாடலும் வந்தது. நினேவு வன்மையும் நிலத்தது. படிப்பும் வந்தது. பாவனேயும் முற்றிற்று, பயனும் சித்தியாயிற்று. பாட்டிப்பழக்கம் இது.

'' அடியமர்க்து கொள்வாயே கெஞ்சமே ! அப்பும் இடிஅவலோ டென்னுண்டை கன்னல் — வடிசுவையில் தாழ்வானே ஆழ்வானேத் தன்அடியார் உள்ளத்தே வாழ்வான வாழ்த்தியே வாழ்,

- கபிலதேவதாயனர்.





# பிள்ளேயார் பிறப்பு

BORGERORI, BITERRORIERUNG

# பிள்ளேயார் எப்படிப் பிறந்தார்?

புள்ளோர் பேறப்பைப்பற்றி ஆராய்வதற்குமுன், இறைவன்பிறப்பையும் அறிந்துகொள்ளுதல் அவசியம். அப்பன் பிறப்பைப்போலத்தானே இருக்கும் மகன்பிறப்பும். குமரன் இயல்பைக் கூறவந்த நகைச்சுவைக் கவிஞர் காளமேகளுரும் கோத்திரத்துக் குணங்களேக் கூறுவதைப் பாருங்கள். அதுபோலத்தான் பிள்ளயார் பிறப்புப்பற்றியும் இருக்கும். பொதுவாகப் பிறத்தல் என்பது நித்தியமாகிய உயிர் செய்தவினேக்குத் தக உடலோடுகூடி உலகில் தோன்றுதல். கடவுட்பிறப்பு இத்தகையதன்று

் ஒவ்யுருவில் உள்ள எழுத்து எளிதில் எங்கும் யாரும் அறிந்து கொள்ள வரிவடிவமைதல்போல, அறிவுருவாக அன்பரகத்தாமரையில் அவரவர் பரிபாக விசேடத்திற்குத் தகக் காட்சி வழங்கும் இறைவன், உருமேனியைத் தாங்குகிருர். அவர்கொள்ளும் மேனி நம்மேனிபோல மாயையின் காரியமன்று. உயிர்மேல்வைத்த கருணேயால் அவரே தாங்கிக் கொண்டவை. அவ்வுருவால் அவரியற்றுக் தொழில்கள் யாவும் உயிர் களாகிய நமக்காகவே. ஆதலால் அவருரு உலகினக்கடந்தது. உலகெலாம் அவர்வடிவு. உலகிற்கெல்லாம் அவரே உயிர். இங்ஙனமாகிய அவர் திருமேனி நமது கருமேனி கழிக்கவந்த கருணேயின் வடிவு<sup>3</sup>. இங்ஙனமாக, சமயத்துறைக்கும் – சங்கள் அறிவுத்துறைக்கும் ஏணியிட்டு இயைபுகாட்டும் நுண்ணறிவாளர் சிலர் உண்மை கூறுவார்போல 'இறைவன் வடிவெல்லாம் என்ன ? நம் கற்பனேயால் படைத்திட்டுக் கொண்டவை தரமே!' என்பர்.

நம் கற்பனே, கண்டதைக்கொண்டு, அறிந்த ஆற்றல் அதனிடத்து அமைந்ததாகக் கருதச் செய்யுமேயன்றிக் கடந்த நீல்யை அதனிடத்துக் கற்பிக்கச் செய்யாது; ஆற்றலின்மையான். அம்மட்டோ ! நம் அறிவுக்கு எட்டாத அதிகமான பயனேயும் அளியாது. இதனுலேயே, இறைவன் தானே இதாள்ளுந் திருமேனியன் ஆதலின்<sup>3</sup> " வேண்டத்தக்கது அறிவோய் நீ

<sup>1.</sup> தனிப்பாடல் 'அப்பன் இரந்துண்ணி '

<sup>2.</sup> சித்தியார், கபக், கு. 1 பா-55 🦠 🦠 -

<sup>3.</sup> America. ur-499

என்றும், நாம் வேண்டத்தகுவனவற்றை அவரறிந்து நமக்கு அறிவிக்க நாம் அறிந்து வேண்டுவோமாயின் முழு தம் தருவர் ஆதவின் <sup>ட</sup>்ட வேண்ட முழு தும் தருவோர் நீ" என்றும் போற்றுகிரர் மாணிக்கவாசகர்.

இவ்வண்ணம், அருளே காரணமாக அவர் கொள்ளுக் திருமேனி எப்படிப் பிறக்தது வேப்போது பிறக்தது என்று ஆய்தல் முடியுமா? இவர் தக்தைகிலே இப்படியாக, இவர் கிலேயும் அத்தகையதுதானே.

#### வெகுடும்பம் :

சிவன் பெரிய குடித்தனக்காரர்போலிருக்கிறதே. அவருக்கு மல யரசன் மகள் மனேவி பின்னேகளோ நாலுபேர். அவர்களில் இருவர் மிக விளக்கம் அடைந்தவர்கள். ஒருவர் விநாயகர். மற்றவர் முருகன். இந்தப் பிள்ளேகளேப் பெற்றம் சிவன் பிரமசாரியாம். உமை கன்னியாம். இது எப்படி ? என்று வினுவலாம். மகன் என்றது, உலகியலில் ஒரு தந்தைக்குத் தாயிடத்து ஒருயிர் மகவாகப் பிறத்தல் போன்றதன்று சிவ குடும்பத்தில் உள்ள தந்தை மகன்முறை. தேவர்களாகிய உயிர்கள் செய்ததிவினையைச் குரபன்மன் ஆட்சியென்னும் துன்பத்தால் நுகர்க்து கழித்தபிறகு, அவர் கணக் காப்பாற்ற - துன்பக்காரணனுகிய அவனேத் தொலேக்கத் தானே ஆறுமுகந்தாங்கி, தன்னற்றலாகிய ஆறு பொறிகளேஉண்டாக்கிஞர். அவை உருவாயின. ஓடின, ஆடின, உமையம்மை ஒன்று கூட்டக் கந்தணுபினர். தேவர் தலேவராயினர். இதனுல் இறைவனின் வேறல்லன் முருகன். அது போலவே பிள்ளோரும். தன்னின் வேருகாத தனது ஆற்றலே அதுவும் ஒலியின் வன்மையைத் தன்னின் வேருக்கித் தந்தார். அதுவே உலகப் படைப்பின் முதல் தோற்றம். இதனே 'ஓங்காரத்தில் விளங்கும் முதல்வன் படைப்புக்கு முந்திய தோற்றமுடையனுப், விந்து நாதச் சேர்க்கையால் வினர்த முதலோசையில் முனர்து ரிற்பவனுதனின் அவன் விர்துராதங்களே இயக்கி நிற்கும் அம்மையப்பருக்கு மூத்தபிள்ளே போல்வன் ் என்ற மறை மலேயடிகளின் எழுத்தும் நன்கு விளக்கும். 3

இங்ஙனம் உள்ள உண்மை வில் யை அறிக்குகொள்ளும் அறிவாற்றலே இயற்கையே பெற்றிருக்கும் கம்மவரிற்கிலர் பின்னேயார் மகனைதைப்பற்றி என்னென்னவோ கூற, கமது பண்பாட்டை எழுத்து மூலமாகப் பயின்ற

<sup>1.</sup> திருவாசகம். பா-499

<sup>2. &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்' பக்-279

மேஞட்டறிஞர் ஒருவர் 'பரம்பொருள் தனக்குள்ளே தானே, ஆற்றமே அதாவது ஞானசத்தியை உலகம் தொழிற்படுவதற்காகப் படைத்துக் கொண்டது. அம்முதற் படைப்பு வாக்கு. அதன் முதல்ரிலே பீரணவம், அது பெற்ற காட்சியுரு கணபதி வடிவம் ' என்று எழு துகிருர். இவர் தம் கருத்துக்குத் துணேயாக, 'தேவர்கள் பிறப்பதற்குமுன்பே பீரமத்தினின்றம் வாக்குக் தோன்றியது; அதன் முதனிலேயே பீரணவம் ' என்ற ' கடோப ரிஷத்தைக் கையாளுகிருர், இவ்வண்ணம், சிவகுடும்பம் வாக்கு வடிவாக ஒரு பிள்ளேயுமாக விரிந்தது,

உண்மை இவ்வாருக, பிள்ளோயார் எங்கே பிறந்தார்? எப்படிப் பிறந்தார்? என்ற ஆராய்ச்சி எங்கும் தீலமுட்டிரிற்கிறது. எல்லோர்க்கும் இதில், பிடித்தமாகச் சிலவற்றைத் தெரிவித்துவிட்டு நண்மதிப்பைப் பெறு வாரும் சிலர் உளர். இவர்கள் முடிவையே முடிவாகக்கொண்டு, நாட்டின் அறியாமையை விரட்டிவிட்டதாக எண்ணும் அறிவுதயங்கள் கில, புராணங்கள் யாவும் பொய் என்பவர்களும் பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றி ஆராய, புராண வரலாறுகளேயே ஆதாரமாகக் கொள்ளுகின்றனர். ஆதலால், பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றிய உண்மையைக் காண, புராணங்களேப்பற்றிய கில பொதுக் கருத்துக்களே அறிந்து கொள்ளுதல் அவசியம்.

புராணங்கள் கதைகளின் வாயிலாக மக்களேச் சிவ வழிபாட்டிற் செலுத்தும் கருவிகள். இறைவனுடைய பொதுவியல்பு, சிறப்பியல்புகளேச் சாத்திரவாயிலாக நுண்ணிதின் அறிந்துகொள்ளும் ஆற்றவில்லாத மக்களேத் தெளிவிப்பதற்காக இயற்றப்பட்ட சாதனங்கள். இவற்றின் வாயிலாக அறிந்துகொள்ள வேண்டிய தத்துவக் கருத்த க்களே விடுத்து, கரும்பிருக்க இரும்பு கடித்து இளேத்தவர்களேப்போல, கனியிருப்பக் காய்தின்று வாய் புளித்தவர் பினப் போல, கருப்பஞ்சாற்றை ஒழுகவிட்டுச் சக்கையைச் சுவைத்து அலுத்தவர்களேப்போல, புராணவரலாறுகளே, இறையியல் புகளேக்குறைக்கும் கருவிகளாகக் கொண்டனர் பலர். எடுத்துக்காட்டாக, உயிர்கள் இன்பரில் எய்துதற்கு மும்மலங்கள் தடையாகவுள்ளன. அம் மலங்கள் முன்றும் தன்மையாலும் வன்மையாலும் பொன் வெள்ளி இரும்பு மூன்றுலுமியன்ற கோட்டைகள். அவற்றை ஒருசேர இறைவன்

<sup>1</sup> Tamil Culture Vol. III. No. 2, Page 154 - 155, Reverend, H. Herass S, J. 2 கடோபரிஷத் II, 4-8.

சிரித்து எரித்து உயிர்களே உய்யக்கொள்கிருர். <sup>1</sup> அங்ஙனம் உய்ந்தவர்களே தம் அணுக்கத் தொண்டராகவும், அன்பராகவும் அமைத்துக்கொள்கிருர் <sup>2</sup> என்ற உண்மையை உணர்த்த. முப்புரங்களிருந்தன; அவை பறக்குந் தன்மையன; ஊர் ஊராக அமுக்கிரும் ஆற்றல் உடையன; அவற்றை இறைவன் சிரித்து எரித்தார் என்று வரலாறு கூறுகின்றன புராணங்கள், பரிபாடல் முதலிய சங்க நூல்களும் இவ்வரலாற்றை இப்படியே ஒதுகின்றன. இதனேளிட்டு எங்கேயாவது கோட்டை பறக்குமா? அவற்றைச் சிரித்து எரித்தார் என்பது எப்படி அறிவுக்குப் பொருந்தும்? என்று வினவுவதா ஏற்புடையது.

அவ்வண்ணமே, விராயகப்பெருமான் தோற்றத்தையும் விளக்க, பல புராணங்கள் பல வரலாறுகளேப் பகர்ந்தன. புராணங்களிற் சில சைவ புராணங்கள், சில வைணவ புராணங்கள், சில அங்கி, சூரியன் இவர்களேப் பற்றியன. இங்ஙனம் சமயச்சார்புடைய புராணங்கள், வரலாற்றைப் பலவித மாகக் கூறுதல் இயல்பு. அன்றியும் கேட்கும் பக்குவர்களுக்கு ஏற்பவும் அவர்கள் சூற்கில் – வாழ்வியல்களுக்கு ஏற்பவும் வரலாறுகளே வகுக்கும் பொறுப்பு புராணங்களுக்கு அமைதாயிற்று. அதனுலும் வரலாறுகள் பலதிறப்படுவன ஆயின. அவற்றையெல்லாம் கிடைத்தவரை தொகுத்து எழுதுவரம்.

## சிவபுராணம் :

. . . . . . .

ஒருக்கால், உலகமாதாவாகிய உமாதேவி, ஒருபிள்ளேயைப் பெற்றுத் தாமும் கொஞ்சிக் குலாவவேண்டும் என்று எண்ணிஞர். மண்ணுல் உருச் சமைத்தார். உயிர் கொடுத்தார். தன் மடியில் வைத்துக் கொஞ்சிக்கொண் டிருந்தார். இத கேக் கண்ணேக்கிய சிவபெருமான் எல்லாத் தேவர்களுக்கும்

அப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதன்ன் முப்புரஞ் செற்றனன் என்பச்சுள் மூடர்கள் முப்புரம் என்பது மும்மல காரியம் அப்புரம் எய்தமை யார் அறியாரே. " — திருமந்திரம் பா. 343

<sup>2. &#</sup>x27;மூவெயில் செற்றஞான்று உய்த்த மூவரில் இருவர் நின் திருக் கோயிலின் வாய்தல் காவலானர் என் றேவியபின் கோ ஒருவ நீ கரிகாடரங்காக மாகோதோககியோர் மா நடமகிழ மணிமுழாமுழக்க அருள் செய்த தேவதேவ நின் திருவடியடைந்தேன் செழும்பொழில் திருப்புள் கூகுளானே "

<sup>-</sup> சுத்தரர், இருப்புன்கர், 8.

<sup>7.</sup> பரிபாடல் 5 : 22...26, புறம் 55.





அறிவித்துப் புதல்வர்ப்பேற்றைக் கொண்டாடத் திருவுளம்பற்றினர். தூது போக்கினர். தேவர்கள் அனேவரும் திருக்கயில் எக்தனர். அவர்களோடு சனியனும் வக்தான். அவன் பார்வை அக்த அழகிய குழக்தையின் மேல் விழுக்கது. அதனுல் அதன் தலே அறுபட்டுப்போயிற்று. அற்ற தலேயும் மறைக்தது. அம்மை வருக்தினர். வருங்காலக் குறிப்புணர்க்த வள்ளல் சிவபெருமான் பூதகணங்களேப் பார்த்து இவ்வனத்தில் வடக்கே தலேவைத்துறங்கும் விலங்கொன்றின் தலேயையாவது கொணர்க என்று ஆணேதக்களர். அவர்களும் அங்ஙனமே சென்று ஓர் யானத் தலேயைக் கொணர்க்தார்கள். சிவபெருமான் அதனேப் பொருத்டுக் குழக்தையை உயிர்ப்பித்துக் கொடுத்தனர். திருவுளக் குறிப்பறிக்த உமையம்மை உள்ளம் மகிழ்க்தார். இறைவன் யரனேமுகப் புதல்வரைக் கணகாதராக்கினர்.

#### மத்ஸ்யபுராணம் :

உமாதிதேவியார் தன் தோழியரான ஜயை விஜயைகளுடன் அந்தப் புரத்திலுள்ள திருமஞ்சன அறைக்கு நீராடச் சென்றனர். அப்போது ஜயை என்பாள் ' சிவகணத்தவர்களான நந்திபிருங்கிகளேத்தானே, யாமும் காவலாக வைத்திருக்கிரேம். நமக்கென்று தனியாளப் பெருமாட்டி ஏன் படைத்து வைத்துக்கொள்ளக்கூடாது ' என்று வேண்டிக்கொண்டாள். உமையம்மை தன் திருமேனியின் அழுக்கை உருட்டி உருவாக்கி உயிர் கொடுத்துக் காவல் வைத்துச் சென்றனர். அக்கால், சிவபெருமான் உமையம்மையாரைக் காண உள்ளேவந்தார். புதுக்காவலன் தடுத்தான். முடிவில் தரமறியா அவன் தல்லையப் பரசுலை வெட்டிஞர். செய்தியறிந்த பிராட்டி வருந்தினர். சிவபெருமான் யானேத் தல்லையப் பொருத்தி

#### <u>எப்பிரபேதம்</u> :

உமையும் சிவபிரானும் உய்யான வனத்திற்குச் சென்றனர். அங்கே பிடியுங் களிறும் தம்முட்கலந்து ரின்றன. அவற்றைக் கண்ட இவர்களும் பிடியுங் களிறும் ஆயினர். பிள்ளேயார் பிறந்தார். இந்த வரலாறு திருஞான சம்பந்த சுவாமிகளது 'பந்தத்தால் ' என்னும் கழுமலப்பதிகத்திலும் பிடியதனுரு' என்ற வகிவலம் திருப்பாடலிலும் குறிக்கப்பெறுகின்றது.

(விக்ளேகர பிரதிஷ்டாவிறி கணேகம் 1-6)

## காஞ்சிப்புராணம் :

தவபெருமானும் உமாதேவியும் உய்யானம் சென்றனர். அங்கே உள்ள 'மந்நிரசாலா' என்ற மண்டபத்தில் ஒரு பிரணவம் எழுதப் பெற்றிருந்தது. இருவரும் அதனேயே உற்று நோக்கினர். சமஷ்டிப் பிரணவ மாகிய அது பிரிந்து, இறைவன் எழுத்தாகிய அகரம் களி ரகவும் அம்மை எழுத்தாகிய உரரம் பிடியாகவும் ஆயிற்று. அவை இரண்டும் கூடின. விநாயகர் தோன்றினர்.

#### கந்தபுராணம் :

உய்யானத்திருந்த சித்திரமண்டபத்தில் ஒரு பிரவைம் எழுதப்பெற் நிருந்தது. அதனே உமாதேவியார் உற்றுரோக்கினர். பிரணவம் பிடியும் கனிறுமாகிப் புணர்ந்தன. விராயகர் அவதரித்தார்.

> " அக்கணத் தாயிடை ஐங்கரத் தவன்அகுள் முக்கணல் வாயினுன் மும்மதத் தாறுபாய் மைக்கருங் களிறெனும் மாமுகத் தவன்மதீச் செக்கர்வார் சடையனேர் சிறுவன்வந் தருளினுன்"

> > ( கயமுகள் உற்பத்திப் படலம் ).

#### வீதாயகபுராணம் :

பரசிவம் உலகைப் புனருற்பத்திசெய்யத் திருவுள்ளங்கொண்டு விகாயகராக உருவுகொண்டனர். முக்குணங்களேயும் பிரம விஷ்ணு ருத்திரர்களாகப் படைத்தனர். அவர்கள் மூவரும் தத்தம் தொழில் கைவர வேண்டும் என்று விகாயகரை சோக்கித் தவஞ்செய்தனர். முன்போலவே விகாயகர் காட்சி வழங்கினர். முத்தொழிலாற்றலேயும் அவரவர்களுக்கு அளித்தனர்.

(மூவர் உபாசித்த படலம்).

கபிலர் அரிய தவஞ்செய்து பெற்ற சிந்தாமணியைக் கணன் என்னும் அரசன் கவர்ந்து கொண்டான். அதனேத் திரும்பப்பேறுவதற்குப் பெரிதும் தவஞ்செய்தனர். அவருடைய தவதனல் அனேத்துலகையும் பொசுக்கிற்று, வீஷ்ணுவின் மாயையாகிய சாருகாசினி வெளிப்பட்டு ' இழந்த பொருளேத் திரும்பப்பெற்று உன்கவலே தேரவேண்டுமானுல் விநாயகரை நோக்கித் தவஞ்செய்க: சிவனே விராயகர் ' என்று கூறி மறைந்தனள். கபிலர் அவ்வண்ணமே தவஞ் செய்ய விநாயகர் தோன்றினர்,

#### ( சிந்தாமணி விநாய**ளர் அவதாரப் படலம்** )

பாரசுவ முனிவர்க்கும் அவர் மணேவிக்கும் திருக்குமாரராகத் தானே குழந்தையாக மடுக்கரையில் தோன்றினர். முனிவரும் பன்னியரும் எடுத்து வளர்த்தனர். தங்கள் தவச்சிறப்பை அறிந்து மகிழ்ந்தனர்.

#### ( விச்ரைராசர் அவதாரம். )

கமலாசுரன் என்பவன் வேதங்களேத் திருடிக் கடலில்போய் ஒளித்துக்கொண்டான். அதனேப் பெறுவதற்காகப் பிரமன் பன்னுள் தவஞ் செய்தான். விநாயகர் பத்துக் கைகளோடும். யானமுகத்தோடும் தோன்றி அவனே அடக்கி வேதங்களே மீட்டுக் கொடுத்தனர். மல்லாளன் என்னும் அந்தணச் சுறுவனுகவும் தோன்றி வேதங்களேப் பயிற்றுவித்தனர்.

#### (மயூரேசர் அவதாரப் படலம்)

உமாதேவியார் சிவபெருமானிடம் விராயக மந்திரமாகிய ஏகாக்ஷர மந்திரத்தை உபதேசங் கேட்டார். சணபதியை உபாசித்து வந்தனர். விநாயகர் ஆறு கரங்களோடும். ஆனே முகத்தோடும் வெண்ணிறமான குழந்தையாகப் பாலசந்திர விநாயகர் என்னும் திருநாமத்துடன் உமா தேவிக்கு மகனுகத் தோன்றினர். அங்ஙனம் அவர் அவதரித்தநாள் ஆணை மாசத்துப் பூர்வபட்ச சதுர்த்தியும் விசாகநட்சத்திரமும் கூடிய சோம வருத்தில் சிங்க லக்னமாகும்.

இவ்வண்ணம் விராயகர் பிறப்பைப்பற்றிய வரலாறுகள் பலவுள்ளன. இவற்றுட் சிலவரலாறுகள், விராயகர் சிவனேயென்பதைத் தெரிவிப்பன. கில வரலாறுகள் அன்பர்களுக்கு அருள்வழங்க அவரவர்கள் தியானித்த உண்ணம் விராயகர் தோன்றிய நிலேயையே அறிவிப்பன.

#### இங்களம் பலபடக் கூறுவானேன் :

ஆன்மாக்களாகிய நம்மைப்போல ஒரு தாய் வயிற்றிலே ஒரு காலத்து. குறிப்பிட்ட அங்க அடையாளங்களோடு பிறந்திருப்பின், குறிப் பிட்டு இதுதான் விநாயகர் பிறப்பு; இன்ன ஆண்டிற் பிறந்தார்; இத்தினயடி உயரம்; இவ்வளவு பருமன்: இவ்வளவு எடையிருந்தார் என்று கூற இயலும், அங்ஙனமன்றி, அவரவர்களும் தத்தமக்குப் புலனைவரை கூறினர். இது ஒன்றே இறைவன் பிறப்பு இல்லாதவன்; பிறந்தார் எனப்படுதல் உபசாரவழக்கு: இருமேனிகொண்டு எழுந்தருளியதை அறிவர் யாரும் இல்லே என்பதைக் காட்டும் கிறந்த சான்ருகும். இங்ஙனம் கூறப்படும் கதைகள் பலவும், விநாயகர் இருமேனி, தாமே மேற்கொள்ளப் பெற்ற - மாயாகாரியமல்லாத - ஞானமேயான - நம்முடைய கருமேனி கழிக்க வந்தது என்பதை விளக்கும். இதனே உமாபதிசிவம் 'ஒளியான இருமேனி' என்று அருளிற்று உண்மை இவ்வா முகச் சமயம்பழுத்த தமிழர்களிற் கிலநம், ஏனேயோரும் 'அழுக்குருண்டை' 'விலங்குப் பிள்ளே' என்றெல் லரம் கூறிவருகின்றனர். Dr. H Herass S. J போன்ற புறச்சமயத்தவர் களும் தத்து வமறிந்து போற்ற, இவர்கள்மட்டும் தூற்றக் காரணம் என்ன? அறிந்து உர்யும் புண்ணியஞ் செய்யாக்குறையே!

## பிறப்பு வரலாறுகளின் உண்மை :

உலகப்பொருள்களின் இயல்பை விளக்கப்புகுந்த ஆ சிரியர் மலேயைக் காட்டி – பாறையைக்காட்டி – கல்லேக்காட்டி – மண்ணேக்காட்டி – அணு வைக்காட்டி – பரமாணுவைக் காட்டுவது போல – நாம் கோயில்களிற் காணும் பிள்ளேயார் சிகண்டருத்திரகுமார விநாயகராகப் பிரகிருதிபுவன வாசிகளாகிய நம்போன்ற சகலாதியான்மாக்களுக்கு அருள்வழங்குபவர். இவரை அதிட்டித்து நிற்பவர் சுத்தவித்யா தத்வத்திலுள்ள விநாயகர், இவர் சுத்தவித்யா புவன வாசிகளுக்கு அருள்வழங்கி, ஈகரதத்வத்திலுள்ள விநாயக ரால் அதிட்டிக்கப்பெறுவர், ஈகரதத்துவபுவனவாசிகளுக்கு அருள்வழங்கும் விநாயகர் பரநாதவடி வினரர்கப் பரசிவத்தின் வேருகாதவராக இருப்பவர், இந்நிலேகள் யாவும் அவனருளே கண்ணுகக் காணவேண்டிய அநுப்வத் திறங்கள். இவ்வண்ணம் அறிவினுக்கறிவாகி விளங்கும் விநாயகர் பிறந்தார் என்பதும் சில உண்மைகளே விளக்கிறிறால் தெளிவு.

கிவனும் பார்வதியுங்கூடிப் பிள்ளேயாரைப்பெற்றனர் என்பது அதார உதாரங்களாயை கிவமும் சக்தியுங்கூடியே சுத்தமாயாகாரியமாகிய நாதப் பிரணவமாயிற்ற என்பதை விளக்க எழுந்ததாம். அதற்குமேல் சுத்தி உன்முகமான பரசிவம் பரநாதப் பிரணவத்தை சன்றது என்பதும் அங்ஙனம் உபசாரமே. இந்நுணுக்கத்தை எங்ஙனம் அனேவருக்கும் உணர்த்த இயலும். மூறையக்காட்டி விளக்கும் உலகியல் ஆசிரியரைப்போலவே புராண ஆசிரியர்கள் சிவனும் பார்வதியும் நடைமலேயாகிய ஆளேயும் பிடியும் ஆயினர்; விதாயகர் பிறந்தார் என்றனர். அரசன் நாட்டில் எதனேயும்

செய்யலாமாயி னும் ஊர் காவலேயும் - கள்ளனேக் கண்டுபிடித்தலேயும் வீரணேக்கொண்டே இயற்றல் நேர்மையா தல்போல ஆக்சலாதி ஐந்தொழிலே யும் ஒருசேர ஒரேகாலத்து ஆற்றும் வன்மை இறைவர்க்கு உளதாயினும் புரமுனுதியரைக்கொண்டே இயற்றுவிப்பர். அதிலும் சிருட்டி முதலான வற்றிற்கு முதற்காரணமான மாயையைக்கொண்டே இயற்றுவர். ஆதலால் இறைவனது நீங்காத வன்மையாகிய பராசக்தி தன் அழுக்கைக்கொண்டு உருவாக்கிறுள்: மண்ணோக்கொண்டு உருவாக்கிறுள் என்றது (அழுக்கு 1-மாயை. மண்<sup>2</sup> மாயை ). மாயையைக்கொண்டு முதற்படைப்பைக் தொடங்கினுள் என்பதாகும். ் ஐங்கலப் பாரம் சுமத்தல் சாத்தற்கு வின்பாட்டு ் என்ருற்போல, சிருட்டியாதி தொழில்களும் இறைவற்கு னுட் விளேயாட்டு. மூட்டை தூக்கலால் வேர்த்தல், இளேத்தல் முதலிய வீகார்ங்களும் பிறவும் கமக்குண்டாதல்போல படைத்தலாதி தொழிலியற்ற லால்: இறைவன் : விகாரியாகான் என்பதை உணர்த்தவே பண்ணுலே பொம்மைசெய்து உயிர்கொடுத்து வைத்துக்கொண்டு உமைவின்யாடினுள் என்றது. மேலும் ஒன்ருத இரண்டை ( தேவ உடவேயும் – விலங்குக் தலேயையும் ) ஒன்றவைத்தார் என்பது இறைவனுடைய ( எல்லாம் உல்ல தன்மைக்கு ) அளவிலாற்றலுக்கு அமைந்த எடுத்துக்காட்டு. அம்மையின் காவலனே வெட்டிக் கொன்றுர்; தலேகொடுத்துக் காத்தூர் என்பது ் ஆக்கலும் அழித்தல் தானும் அவனருட்செயலேயாகும் என்பகைக் காட்டுகிறது.

<sup>் 1</sup> சித்தியார் கு. 2; பா-52 2. சித்தியார் க. 1, பா-18

# திருவுருவத் தத்துவம்

விகாயகர் திருமேனி ஞானமே வடிவானது என்பது முன்னரே கூற்பெற்றது. அவருடைய கரசரணுக் அவயவங்களும் அங்ஙனமே என்பதை விளக்குவாம்.

தடுவடி: ஆன்மாவைப் பொருந்தி நின்று மலகன்ம மாயைகளேத் தொழிற்படுத்தி இருமையின்பத்தையும் அளிப்பது ஞானம். இத்தகைய ஞானம்பொருந்த உயிர்கள் விளக்கம் பேற சின்றன. அந்த ஞானமே விநாயகப்பெருமானுடைய திருகடிகள். நிவபெருமா ளே ஞானத்திருவுரு வரகக் காட்டும் குமரகுருடர அடிகள் 'ஞானம் திருவடியா ' என்றது இதற்குப் பிரமாணம். இந்த ஞானத்திருவடி அன்பரகத் தாமரையிற் போருந்த உயிர்கள் பிராரத்தவினேயால் வின்யும் இன்னலும் வலிகுன்றிப் போக, வருவின்யும் செப்வினையும் சேராதொழிய என்றும் இன்பம் பெருக உதவுகின்றன.

பெருவயிறு: ஆகாசம் எல்லாப் பொருள்சளும் தன்னகத்து ஒடுக்கவும், உண்டாகவும் இடந்தந்து இருப்பதுபோலப் பெருவயிருகிய ஆகாசமும் எல்லா உலகந்களும் உயிர்களும் தம்முன்அடங்கியிருக்கின்றன என்பதைக் குறிப்பிடுவது. வையுல் இதக்குல துக்குலி, கிஷ கி என்பது சுருதி. கிநாயுமர் விஸ்வருபராகையால் அவரிடம் எல்லாம் அடங்கல் இயல்பேயாம். தான் எல்லாவற்றிலும் வியாபகமாய், அவைகளே வியாப்பியமாக அடக்கிவிளங்கும் சர்வகாரணத்துவ சக்தியாயுள்ளது பேறை வயிறு என்பது கருத்து.

ஐங்கும்: கரம் கன்மேந்திரியமாகிய தொழில்புரிகருவீ. விநாயகருக்கு ஐந்து கரங்கள், அவற்றில் ஒருகரத்தில் பாசம் ஏந்தியிருக்கிருர், பாசம் பற்றுள்ளத்தைப் பிறப்பித்துப் பிணித்து நிற்பது. பிணிப்பு பிறத்தற்கேது. அப்பாசத்தைத் தரித்த கரம் அவரது படைத்தற்நெழிலேக் குறிப்பது. ஒரு கரம் அங்குசம் தரித்தது. அங்குசம் அழிக்குந்தன்மையது. அதின ஏந்திய கை அவரது அழித்தற்நெழில் அறிவிப்பது. அமைத்த கரமாகிய அபய கரம் பிறவிக்கடலில் விணேச்சுழலில் துன்பஇன்பச்சுருவால் துரத்தப்பெற்று ஓடிவருகின்ற உயிர்களுக்கு அஞ்சாமையளித்துக் காப்பது. ஆதலால் இது





'திதி' வன்மையை யறிவிட்டது. வரகமும் மோதகம் ஏந்தியதுமாகிய கரம் அங்ஙனம் அபயம்பெற்ற உயிர்களின் பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப அருளலேச் செய்வதாம். இக்கரம் கீழ்மோக்கியிருப்பது சிறந்த ஞானக்குறி, பிறவிக்கு அஞ்சி வந்தடைந்த ஆன்மாக்கள் அடையுமிடம் திருவடியாகிய முத்திப் பேறு என்பதைக் குறிப்பிப்பது. இவ்வண்ணம் உணர்த்தியும் உலக இன்பத்தையே உயிர்கள் விரும்புமாயின் அவற்றையும் வேண்டியவாறு எய்துக் என அள்ளிவிகம் அடையாளமுமாம். துதிக்கை ஊறுஉணர்ச்சியும். மணம் அறிதலும், உணவை படுத்தலும் ஆகிய முத்திறங்களேயுடையது. இக்கரம் மோதகத்தை ஏந்தியிருக்கிறது. வரதகரத்தையும் அடுத்துச் கட்டாமல் கட்டிக் காட்டுகிறது. இது காட்டியும் – மறைத்தும் ரிற்கும் திரோதானமாகிய மரைப்புத்தொழிலே அறிவிப்பதாம். இங்ஙனம் ஐந்து திருக்கரங்களும் ஐந்தொழிலே யறிவிப்பதாம். இங்ஙனம் ஐந்து திருக்கரங்களும் ஐந்தொழிலே யறிவிப்பதாம்.

கொழ்புகள் : ஒடிந்தகொழ்பு, தூனே உறப்பினுள் ஒன்ருகவும் இருந்து, ஆயுதமாகவும் பயன்படும். இது அபரஞானமாகிய விந்து, மற்ற ஓற்றைக்கொம்பு நிலத்த இறைவின யுணர்தற்கு வாயிலான டரஞானம். கொம்புகளேப் பதிஞானமும் பாசஞானமும் எனக் கூறுதலும் உண்டு, பாசனானம் வலதுகொம்பாகிய ஓடிக்கப்பெற்ற கொம்பு. பாசனுணம் கல்ஞானமாகச் சிலஞானத்திற்கு வாயிலாக இருப்பது. அதனுலேயே இத பாகம் எழுதத் துண்யான எழுத்தாணியாக இருந்தது. பாரதம் மன்னர் வரலாற்றைக் குறிக்குப் பாசஞானநூல். அது பல இடங்களிற் இவ பரத்துலங்கூறி, சுவஞானத்திற்கு வாயிலாகிறது. அதனுலேயே இக்கோம்பு பின் ஒருகால் மாயையுருவினனுகிய கஜமுகன்மேல் ஏவட்பெற்றது. அவ அடைய மலமாயைகளின் வன்மையை விரட்டி அட்கொண்டது. இங்ஙனம் இல்லேயாகுல் ஞானவடிவினராகிய விநாயகரின் உபரங்கமாகிய ளானத்தந்தம் மாயேய உருவினனுன அவனேட்பொருந்தாது. இடதுகொம்பு புக்கானம். அதனுலேயே பெருமானம் பொருந்திப் பிரிவின்றி இருக்கிறது. இங்ஙனம் தந்தத்தைஞானமாக உருவதித்தே 👲 ''சரணம், மாபுலன் ஆணவ காண்டியும், மரணமாகத் திகழ்ந்த மருப்புடன்" என்பர் பெரியோர்,

தாழ்செவி; திருச்செவிகள் இரண்டும் உயிர்களுக்கு மலவாதனே தாக்காமல் காத்து, வினே வெப்பம் போக்கியருள்வன. இது எல்லாமறியும் தன்மையைக் குறிப்பது.

<sup>்</sup> அருணகிரிபுராணம் ; காப்புச்செய்யுள்.

முக்கள்: உள்ளிடு பெருக்குதலும், வளர்ச்சியும், பதஞ் செய்தலு மாவிய முத்தொழிலேச் செய்யும் சோம குரிய அக்கினிகள். 'இறைவற்குக் கண்முன்றும் முச்சுடர்' என்ற இலக்கணநூல் எடுத்துக்காட்டும் இதனே வகியுறுக்கும்.

மிறைமுடி: உடல், நேட்டிதுபோனுலும், களங்கம் அகன்றது பிறை, அதுபோலத் தவ விரதங்களான் அறியாமை தேட்டிது உண்மை ஞானம் பெற்ற உயிர்களே சிரத்தானம் எய்துதற்குரியவை என்பதைக் காட்டும் அடையாளமாம்.

முப்பதா: உவமையிலாக் கலேஞானமும், உணர்வரிய மெய்ஞ் ஞானமும், திருட்பெருகு கிவஞானமுமாகிய மூன்று மதங்கள். " "ஞான மதம்" என்று உமாபத்திவம் குறிப்பிக்கின்றது.

சர்ப்பாரணம்: உதரபந்தம் பாம்பு அணி பாம்பு, பூனூல் பாம்பு, பாம்பு குண்டல் சக்தியின் வடிவம். மூலாதாரத்தில் குண்டலியே கிநாயகர் விளங்கும் இடம். அச்சக்தி சுருண்ட ரீலேயிலிருந்து நிமிரின் பாம்பு படம் விரித்து எழுந்து ரின் நற்போல மூலாதாரத்தினின்று சகஸ் திராம் வரையில் வியாபித்து ஆன்மாவினிடமாகச் சிவம் பிரகாசிக்கச் செய்யும் என்பதைக் குறிப்பதாகும், உந்தியிலும், மார்பிலும், கழுத்திலும், நேற்றியிலும், உச்சியிலும் பாம்பு படம்விரித்து இருப்பது ஆருதார ரிலேயில் அங்கங்கே அநுபவிகளுக்குக் கிடைக்கும் குண்டலி தரிசனத்தைக் குறிப் பிடுதிறது.

பாகே முகம்: விகாயகப்பெருமான் யாகேமுகங்கொண்டமைக்குப் பல காரணங்கள் உள்ளன. யாகே விலங்கினங்களுக்குள் மிகப் பெரியது: ஆற்றல்மிக்கது: எதனேயும் வருத்தமின்றியே சுமப்பது; எத்துணேப்பெரிய் படையாயினும் அஞ்சாது அழித்து வெற்றிகாணும் பெற்றியுடையது; படைக்கெல்லாம் படையாயிருப்பது: காலம் வருக்துணேயும் காத்திருக்து எதிரியை அழிக்கும் பண்புடையது; இதனே 'ஒளித்த துப்பு' என்பர் பறகானுற்றில். மும்மதம் உடையது. ஏமு முழம் உயர்க்தது. ஐக்துறுப்பு உறத்தாழ்க்தது. வனசரம், கிரிசரம் நிசரம் என்ற மூன்று பகுப்புடையது. உணவு கொடுத்து அன்புடன் பாதுகாக்கும் பாகர் தன்காலில் அடிவைத் தால் முடிமேல் வைத்து உயர்த்துவது. அவர்களுக்கு இடுக்கண் வராமல்

<sup>\*</sup> சே**க்கிழார் புரானாம். பா + 1,** வடை நடிக்கிழார் புராணம். பா + 1, வடை நடிக்கிழார் புராணம்.





பாதுகாப்பது. அவர்கள் கட்ட விரும்பி ஒல் விரும்புமிடத்திற்குச் சங்கினியை யும் தானே கொண்டுபோய்க் கொடுத்து, அவர்கள் கட்டிலகப்பட்டு விற்பது. இதைக்கு வயப்படுவது. இத்தின் குணங்களும் விராயகருக்கும் உண்டு.

விராயகர் தனக்குத் தலேவன் தானோரப். வேறு தலேவனின்றி ளிளங்கு வர். தேவர்கள் யாருக்குமில்லாத அளவிலாத ஆற்றல் வரங்க்கவர். இவ்வுலகம் எல்லாவற்றையும் தனது வயிற்றகத்தடக்கி இடையூறு ் பகுதாமே சுமப்பவர். மாயப்படைகளும் இன்னற்படைகளும் எத்துணே திரண்டு வரினும் அடியார்களுக்காக ஒருசேரத்தாக்கி வெற்றிகாணும் வீரகணபதி, கணங்கட்டுகல்லாம் பதியாயிருப்பவர். ஆன்மாக்களுக்குப் ்பக்கு வம் வருக் துணேயும் பார்த்திருக்து அவர்கள் பரிபாகக்கெரிக்கு வின் எதிரியை வேரறத்தொலேப்பவர். குண்டவியில் விளங்கி மூலாதாரம் முதல் ஆஞ்ஞை சக்கரம் வரையில் வளர்ந்து. அதனேயுங் கடந்த துவாதசாந்தமாகிய ஏழாம் இடத்திலும் உயர்ந்து வீளங்குபவர். திருவடி களும், அப்ப வரத கரங்களும் திரோதானத்தைச் செய்யும் துதிக்கையு மாகிய ஐந்து உறப்புக்களும் மிக நீண்டு எங்கிருந்தாலும் அன்பரைத் தேடிக்காக்கும் சிறப்பின்யுடையவர். பிரகிருதி தத்துவம், சுத்தவித்தியு தத்துவம், ஈசுவரதத்துவம் என்ற மூன்றிடங்களிலும் விளங்கிப் பிரகிருதி, தெய்வம், பரஞானம் என்ற மூன்று கீலேயில் அவரவர்களுக்குத் தகத் தோற்றம் தருபவர். பூவும் நீருங்கொண்டு பெரமுதுவமுவாமல் பூசிக்கும் அன்பர்கள். கோய்ந்த அன்போடு இருவடியைத் தொழுதால் அவர்களேத் தலேயாய இன்பவுலகில் ஏற்றியிருத்துபவர். தன்னுலம் பிறவுயிர்களாலம், தெய்வங்களாலும் துன்பம் வாராமற் பாதுகாப்பவர், தன்னேக் கட்ட அன்பாகிய தொடரைத் தாமே கொடுத்து அவர்களது உள்ளமேனுங்கூடத் தில். ஊக்கம் என்னுங் கட்டுத்தரியில் கட்டுண்டு நிற்பவர். அவர்கள் அளிக்கும் வின்களும் பசுபோகமாகிய உண வையுட்கொண்டு. அவர்கள் காதலாகிக் கசிந்து கண்ணிர்மல்கிக் கூறும் கனிந்த கோத்திரப் பாடலுக்கு வயப்பெற்று விருப் ப்படி **கடப்பவர்.** இவ்வண்ணம் அவர்கள் யூ கேக்குள்ள குணாலங்கள் அனேத்தும் தமக்கும் இருப்பதாலே யா கே முகத்தைக் கொண்டருளினர். அதிலும், தாம், உயர்தினே அறிறிக்க யென்ற நிண்ப்பாகுபாடு. ஆண் பெண் என்ற பாற்பாகுபாடு இவற்றைக் கடந்து விளங்கும் ரிலேயைத் தெரிவிக்க ஒற்றைக்கொம்பும் யாசேமுகமும் தேவ உடலும் கொண்டு தகழ்கிறர்.

நச்சிறர்க்கினியர், யானே நாதத்திற்ரேன்றியது என்பர். இதனும் விநாயகர் பரராதவடினராதலாலும் யானேமுகத்தோராயினர் என்னலாம். அதுவும் ஈண்டு இணேத்துச் சிந்தித்தற்குரியது.

மேலும் தெய்ய வணக்கம் கமது காட்டில் பிள்ளேமைப்பருவத் திலேயே பிள்ளேயார் வணக்கத்திலிருந்துதான் தோன்றுகின்றது என்று முன்னர்க் கூறினேம். குழந்தைகளுக்கு யானேயைப் பார்ப்பதில் தனி ஆவல். அற்றும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல. பலகாலும் பார்க்க ஆசை. விகாயகரையும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல. பலகாலும் பார்க்க கமக்கு விருப்பம் உளதாகும். யானேயின் உருவம் பார்த்தால் மனத்தை விட்டகலாது: அதுபோலவே விநாயகரை ஒருமுறை வணங்கிறைப்போதும். உருவம் செஞ்சைவிட்டு அகலாது. இத்துணே ஏதுக்களால் விநாயகர் யானேயின் முகத்தை ஏற்றர் என்பது அறிந்து இன்புறற்குரியது.

> வாழைக் கனிபல வீன்கனி மாங்கனி நாஞ்சிறந்த கூழைச் சுருன்குழை அப்பம்என் ஞண்டைஎல் வாந்துறுத்தும் பேழைப் பெகுவயிற் ஞேழ் புகுந்தென் உளம்பிரியான் வேழத் திருமுகத் துச்செக்கர் மேனி வீகாயகளே.

> > — கபிலதேவதாயனர்





# கணபதி பழமையானவர்

#### தொன்மை:

கடவுள் தொன்மையானவர்தாம் என்ற ஆராய்ச்சி அறிவுலகிற்குப் பெருக்கைப்பையே விளேவிப்பதாகும். அறிவுலகில், அறிவு என்றும் உள்ளது என்பதில் எள்ளளவும் ஐயமிருக்கமுடியாது. அதுபேலவே அறிவுருவின ராகிய கடவுளும் என்றும் உள்ளவர் என்பதில் ஐயமிருக்கவேண்டியதில்லே. ஆலல் அவர் உருமேனிதாங்கியரில் ஒரு காலத்தை ஒட்டியே எழுக்த தாகலின் அந்தக்காலம் எது என்ற ஆராய்ச்சியை இக்காலத்தவர் மேற் கொள்ளுகின்றனர். அவர் கொள்ளும் திருமேனி அவர் திருவுள்ளக் குறிப்பால், அவர் விரும்பியவண்ணம் எய்தப்பெறுவது ஆதலின் அவர் எந்தக்காலத்தில் ரினேத்தார் ? எவ்வடிவங்கொண்டார் ? என்பதைச் சொல்ல இயலாது. ஆனுலும் சாத்திர தோத்திரங்களில், இதிகாச புராணங்களில் இலக்கியங்களில் கடவுளர்கொண்ட திருவுறுவப் பெயர்கள்—அமைப்புக்கள் எங்ஙனம் கூறப்பெற்றுள்ளன ஏன்பவற்றைக்கொண்டு ஒருவாறு கால ஏணியில் அடிவைத்து ஏறிப்பார்த்தால் அவ்வேணிப்படி துணேசெய்யும் வரை சென்று பார்க்கலாம்.

மேத்தால் வழக்கு; வேதத்தில் பிள்ளேயாரைப்பற்றிய வெளிப் படையான குறிப்பு ஒன்றுயில்லே. ஆன்லும் 'கணபதி' என்ற செர்ல்லாட்கி ரிக் வேதத்திற் காணப்படுகிறது; ¹ வேதத்தில் பெயர் கூறப்பட்டுள்ளதே தவிர அது இன்னரை – இன்ன இன்ன உருவ அமைப்புடையாரைக் குறிக்கும் எனக் கூறப்படவில்லேயாதலால் தேவகணங்களுக்கு எல்லாம் தலேவனைய இந்திரணேயும் குறிப்பதாகலாம் என்பர் ஹீராஸ் பாதிரியார். ² தேவர்கள் அனேவரும் அடைமொழியின்றிக் கணம்' என்ற பெயரால் அழைக்கப்பெறுவதில்லே. ஆணல் தேவர்களுக்குள் பதினெட்டுவகையான கணங்கள் உண்டு. இதனேப் '' பதினெண்கணனும் ஏத்தவும் பெறுமே '' என்ற புறான னூற்றுக் காப்புச் செய்யுள் கொண்டும் துணியலாம் ஆயினும்

<sup>1</sup> மணாநால தால மணவுகி

<sup>—</sup>இநக்வேதம், II-28

<sup>2 &</sup>quot;In the same way Indra is also called Ganapathi among the Ganesa" Tamil Culture Vol. III No. 3, Page 172

இந்திரன் கணபதி என்ற பெயரால் வழங்கப்பெறுவதில்லே. ஆதலால் வேறு யாரையோ குறிக்கும் பெயராதல் வேண்டும். இங்ஙனமே ஐதரேயபிராமணத்தில், 'கணபதி, பிரமா, பிரமணஸ்பதி, பிருஹஸ்பதி என்று பண்டைய தத்துவ நூல்களிற் குறிக்கப்பெறுகின்ருர்' என்று கூறப்பெற்றுள்ளது; கணங்களேக் குறிக்கும் சொற்கள் இதே எண்ணத்தில் நன்கு தொகுக்கப்பெற்றுள்ளன. கணங்களுக்குத் தலேவர் கணபதி; இவர் 'பிரமண : ஸ்பதி' என்றும் அழைக்கப்பெறுவார்; இவ்வழக்கு நாளாவட்டத்தில் அறிகின் தலேவருக்கும் ஆயிற்று; இவரே பிரமம். இவரே வேதம் என்று கூறுவதாக கோபிகாதராவ் அவர்கள் குறித்துள்ளார்கள். 1

இவை பீரமா முதலிய ஏனேய தெப்வங்களேயும் குறிக்கும் பெயராத லால் பிள்ளேயாருக்கே பொருந்து வதாகாது என்பர் ஹீராஸ். 2

தைத்திர்ய ஆரண்யகத்தில் இறைவனத் ''தந்தின்' என்ற அறைக் கின்றது. இதற்குத் தந்தத்கையுடையவர் என்பதே பொருள். ஆகவே இச்சொல் பிள்ளேயாரைக் குறிப்பதே என்று துணியலாம். கணபதி காயித் திரியிலும் ''தந்தோ தந்திர் பிரசேரதயாத்'' என்று 'தந்திர்' என்ற பெயர் குறிப்பிடப் பெற்றுள்ளமை "இக்கருத்தை வனியுறுப்பதாகும். இப் பெயரும் ஏனேய கடவுளரைக் குறிப்பதாகும். ஆதலின் பிள்ளேயாரையே குறிக்கும் பெயரன்று என்பர் ஹீராஸ். கொம்புள்ள கடவுள் வேறு இன்மையின் அவரையே குறிக்கும் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது.

யாக்ளு வல்கிய ்ஸ்மிரு 3, தேவர்களின் முறைகளேப் பேசு திறது. அதில் யானேமுகத்தோடு ஒரு கடவுள் இருந்ததாகச் சொல்லவில்லே.

வேதங்களில் விடுக்கப்பெற்றவைகளேச் செயல்முறையிற் கையாளும் முறைநகளேக் காண்பிப்பன கல்ப குத்திரங்கள். அவற்றில் ஒன்று மானவ

I In the earliest known reference to him. in the AITAREYA-BRAHMANA
I-21, Ganapathi is identified with BRAHMA, "RAHMANASPATI or BRIHASPATI
"The art of writing was usefully employed" says MUIR, "in the early ages of
philosophy. Lists of words apparently submitting to a general principle of
classification, or having the same sense were drawn up. These lists formed
GANAS which were appreciated Ganapath! the lord of the GANAS, was the
name of "rahmanaspati. It was gradually recognised as knowledge itself. It
was Brahma. It was the VEDA. (Etements of Hindu Iconography - Page 45)

<sup>2</sup> Tamil Culture Vol III No 2. Page 178.

<sup>3</sup> சுப்பிரபேதம்: விக்ணேஸ்வர பிரதிஷ்டாவிதி. கலோகம் 8. 🌊 ...





இருஹ்ய குத்ரம். இது யஜுர்வேதத் தொடர்புடையது. இதல் கான்கு விராயகர்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளனர். அவர்கள் சாலகடங்கர், கூஷ் மாண்டராஜ புத்திரர், உஸ்மிதர், தேலையஜனர் என்பவர்கள்.

#### Literarchaefleb :

. பிரமகைவர்த்தபுராணத்தில் விநாயகர் கிருஷ்ணனுடைய அவதாரம் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. வராக புராணம். வாமனம், மகாஸ்காந்தம் அக்ளிபுராணம், பத்மபுராணம், கருட்டராணம் இவைகளில் விநாயகர் அவதார வரலாறு விரிவர்கள் கூறப்பெற்றுள்ளது. இந்தப் புராணங்கள் யாவும் கி. பி. 11 – ம் நூற்றுண்டுக்கு முந்தியவை என்பது வடமொழி இலக்கிய வரலாற்று நூலாசிரியர்கள் துணிபு.

மனு, தாமியற்றிய ஸ்மிருதியில், சிவனேப் பிராமணர்கள் வழிபட்ட காலத்தில் அதாவது கே. பி. 6-ம் நூற்ருண்டுவரை கல்கியறிவில்லாத குத்திரர்கள் கணபதியைத் தெய்வமாகக் கொண்டாடினர்கள் என்று Miss Gatty கூறுகிரர். 1

வியாசர் மகாபாரதம் இயற்றிய காலத்தில் விராயகர் எழுதிஞர் என்பது வரலாறு. விராயகர் எழுதிய பாரதம் எண்ணுமிரத்து எண்ணூறு கரோகங்களேக் கொண்டது. <sup>2</sup> வியாசர் விராயகரை எழுத்தாளனுக வரும் வண்ணம் வேண்டிக்கொண்டார். விராயகர் அவருடைய ஆசையை எண்ணிப்பார்த்து 'வியாஸரே! நீர் விரும்பியவண்ணம் நாம் எழுத்தாளனுக வருவோம். ஆனுல் என்கை ஓயாதவண்ணம் நீர் சொல்விக்கொண்டே வருதல்வேண்டும் ' என் ரி. வியாஸர் அவ்வண்ணமேயாகுக என்றனர். பொருணிறைந்ததும். ஆழ்ந்துணரக் கூடியதுமான செய்யுட்களே யாத்தனர். அவையே 8800 சுலோகங்கள் என்றும் வரலாறுகூறுகிறது பாரதம். இதனுல் வியாஸர்காலத்து விநாயகர் இருந்தமை புலனும், வியாசர் பாரதகாலத்துக் கதையுறுப்பினருள் ஒருவராகவும் இருந்தனர் என்பது ஆதிபர்வவரலாறு களால் அறியக்கிடப்பது ஒன்று, பாணினிய வியாசரணம் மகரபாரதம்.

<sup>1</sup> Tamil Culture Vol. III No. 3- Page 179.

<sup>2</sup> ஒரு நர்வில் அடிய விகர்த்தில் அரு குறையை !!

<sup>-</sup> warunggb 1: 115-7.

புதிஷ்டிரர். விதுரர் என்ற சொற்களே எடுத்தாண்டு இலக்கணமும் உறுகின்றது. ஆச்வலாயன கிருஹ்பகுத்திரம் வைசம்பாயனரைப் பாரத தர்மாசாரியர் என்று குறிப்பிடுகிறது, வைசம்பாயனரே ஐனமேஐயனுக்குப் பாரதக் கதையைச் சொன்னதாக வரலாறு தொடங்குகிறது. வியாஸர் பாரதம் நடைபெற்ற காலத்திலேயே இருந்தவர்; பாணினிபோன்ற முனிவர் கட்கெல்லாம் முந்தியவர் என்பது தெளிவாயிற்று, இந்த வியாஸருடைய வழிபடு தெய்வம் விராயகர். முரஞ்சியூர் முடிநாகராயர் செய்த புறப்பாட்டு, பெருஞ்சோற்றுடுயஞ் சேரலாதன் பாரதப்போரில் இருதிறத்தாருக்கும் பெருஞ்சோற்ட்டான் என்று தெரிவிக்கிறது. இச்சேரலாதன் காலம் கி. மு. 5-ம் நூற்றண்டு. ஆதலால் விநையகர் அக்கால மக்களாலேயே அறியப்பெற்ற தெரிவம் என்பது தெளிவு,

# தமிழ் நூல்களில் .

சங்கதால இலக்கியங்களில், விகாயகரைப்பற்றிய பேச்சே இல்கே, உரைத்தக்தையின் ஒருவராகிய இளம்பூரணர் தொல்காப்பியச் செய்யுளிய இரையில், ''தன்தோள் கான்கில் '' <sup>T</sup> என்ற அகவலே எடுத்தாளுகின்ருர். அடுத்துப் பேராசிரியரும் கச்சினர்க்கினியரும் செய்யுளியல் 149-ம் சூத்திர வுரையில் ''தடக்தாட்கொத்த'' <sup>2</sup> என்றசெய்யுள் எடுத்துக்காட்டுகிருர்கள், இது கூத்தாடும் விகாயகரைக் குறிப்பதாகும். 'எண்ணிய எண்ணியாங்கு' என்ற செய்யுள் முத்தொள்ளாயிரக் காப்புச் செய்யுளாகக் கருதப்பெற்று வக்தது. '' மறிபாய் சடைமுடித்து '' என்ற வெண்பா தொல்காப்பியவுரையிலும், தமிழ்சாவலர் சரிதையிலும் வக்துள்ளது; ஞாணுமிர்க முகப்பிலும் இருக்கிறது, '' மானமருங்கண்ணுள், '' ' அம்பொற் பணமுடித்து '' என்ற இருவெண்பாக்களும் தண்டியலங்காரப் பழையவுரையில் மேற்கோளாக ஆளப்பேற்றுள்ளன. '' தேனக்கலர் கொன்றை '' என்ற செய்யுள் வீரசோழியஅலங்காரப்படல உரைமேற்கொள், 'கடையூறு சொன்மடக்கை, என்பது புறப்பொருள் வெண்பாமாலேக் காப்புச்செய்யுள், '' தந்திமுகத்து

<sup>1 &#</sup>x27;' தன்தோன் கான்கில் ஒன்றுகைய் மிகூஉம் களிறுவளர் பெருங்கா டாயினும் ஒளிபெரிது சிறந்தன் றளியவென் னெஞ்சே ''

<sup>2 &#</sup>x27;' தடத்தாட் கொத்த தமனியச் சிலம்பு படத்தாழ் கச்சைப் பாம்போடு மினிர வென்குடு இருத்தாதை வியத்துகை துடிகொட்ட தீன்குடு மழகளிற்றை நினேவாரோ விணேயிலரே, ''

எங்கை ' என்பது சேக்தன் இவாகரக் காப்பு, எடுத்துக்காட்டப்பெற்ற வற்றுள் பேராசிரியர் கி. பி. 1118 – 1132 வரை இருக்கவர். ஒட்டக்கூத்தர் உலா அரங்கேற்றியபோது பேராசிரியர் பட்டோலே வாசித்தார். இவரைப் பாதுகாத்தவன் நுளம்பன் விக்கிரமன். இவன்காலம் 1118 – 1132 வரை ஆதலால் பேராசிரியர்காலமும் அது என்று துணிவர் வரலாற்றுசிரியர்கள். கச்சிஞர்க்கினியர் 12-ம் நூற்றண்டினர். சேக்தன் மிகப்பழைமையானவர். கன்னூலார் "பிங்கல முதலா கல்லோருரிச்சோலின் கயக்தனர் கொளினே '' என்று எடுத்துக்காட்டுகிறர். கன்னூலார் சியகங்கன் காலத்தவர். சியகங்கன் காலத்தவர். சியகங்கன் காலத்தவர். சியகங்கன் கி. பி. 12-ம் நூற்றுண்டு பிற்பகுதியில் 1180-ல் வாழ்க்தவன். இக்கப் பிங்கலக்தையின் முதனூல் திவாகரம் நேற்பகுதியில் 1180-ல் வாழ்க்தவன். இக்கப் பிங்கலக்தையின் முதனூல் திவாகரம் நேற்கு மேலதாகலாம். இங்ஙனம் 12-ம் நூற்றுண்டு முதல் கி, பி. 9-ம் நூற்குண்டுவரை உள்ள நூல்களில் விகாயக வணக்கச் செய்யுட்கள் பரவியுள்ளன.

பரகேசரியான முதற்பராக்ககன் ஆட்சி 13-ம் யாண்டில் பழுவேட் டரையணை சுக்தரச்சேரமுன் அநுமதிபெற்று காவலூருடையான் கண்டன் என்பான் கணபதிப் படிமத்தைச் செய்வித்து. பழுவூர் அகத்தீசர் கோயிலுக்கு அளித்தான் என்ற செய்தி சோழீஸ்வரர்கோயில் தெற்குப் பிரகாரத்துச்சுவரிலுள்ள கல்வெட்டால் அறியப்பெறுகின்றது. இதிற் கண்ட அரசன் தி. பி. 907 முதல் 953 வரையில் அரசாண்டவன். 2

## ஆய்வும் - ஐயமும் - சான்றுகளும் :

இவ்வண்ணம் தமிழ் நூல்களிலும் கல்வெட்டிலுமாக ஏழாம் நூற் ரண்டிற்குமேல் ஏறிப்பார்க்க இயலாதவண்ணம் இருப்பதால் விராயகர் 7-ம் நூற்ருண்டில் ரேசிங்கவர்ம பல்லவஞேடு சேனேத்தலே வராகச் சென்று, வாதாபிப்போரில், புனிகேசியை வென்றுவந்த சிறுத்தொண்ட ராலேயே தென்தமிழ் நாட்டு வியாபகத்தைப் பெற்றூர் என்ற முடிவு ஏற்படுவ தாயிற்று, கணபதி என்ற பெயரும் தென்னுட்டில் 'கணபதீச்சரம்' என்ற கோயிற் பெயரோடு இணேத்தே முதலிற் கேட்கப் பெறுகின்றது, கணப தீச்சரம் சிறுத்தொண்டர் கட்டிய கோயில், அதில் விநாயகரை முதன்முதல்

<sup>1 &#</sup>x27;' செய்கதிர் வரத்திற்றேன் ஐம் திவாகரர் சிறப்பின் பிக்க பிங்கலர் உரைநூற்பாவில் பேணினர் செய்தார் சூடாமணி ''

<sup>-</sup> சிறப்புப்பாளிரம் பா. 3

<sup>2,</sup> A. B. 381 / 1924

வைத்திருக்கவேண்டும். (அவர் அன்புடன் கொணர்ந்த புதுத்தெய்வத் திருவுரு விநாயகர்.) ஆதலால் அதன் பெயரோடிணேத்துத் திருக்கோயி லுக்குப் பெயர் குட்டினர், மாராட்டிர மக்களாலேயே பெரிதும் போற்றப் பெறம் விநாயகர் இங்குக் குடியேறி, அரசமரம் ஆலமரம் இலந்தைமரம் வன்னிமரம் இவற்றின் அடியிலும், ஆற்றங்கரை குளத்தங்கரை தெருக்கோடி கோயினின் முகப்பு ஏன் விட்டு மாடங்களிலுங்கூட விளங்கத் தொடங்கினர். இதனேப்பற்றிய சில ஐயங்கள் எழுகின்றன. அவற்றையும் கண்டு எழுதுதல் ஆய்வாளர்க்கு மேலுங்கினர்ச்சியை விளவித்து வளர்ச் சிக்கு வழிசெய்யும் என்று எண்ணுகிறேன். அவையாவன:-

- 1. சேக்கிழார் செறுத்தொண்டர் கொணர்ந்த பொருள்களில் ஒன்று உப் பிள்ளேயாரைக் குறியாமை.
- 2. சிறுத்தொண்டர் காலத்துக்கு முந்திய இலக்கியம் கல்லாடமாயின் அதில் விநாயக வணக்கம் காணப்படுகிறகே ?
- 3. முந்<mark>திய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாத காரணம்.</mark>
- 4 சங்க நூல்களில் இல்லாமையால் பிற்காலத்தது எனலாமா 🕴
- 5. பிள்ளேயார் உருவ அமைப்பு தமிழர்க்கே தனிச்சொர்தம்,
- கணபதீச்சரம் சிறுத்தொண்டர் திருப்பணியா?
- 7. திருச்செங்காட்டங்குடிக்குப் போகுமுன்பே ஞானசம்ப்ந்தர் தேவாரத்தில் கணபதி வரலாறு காணப்படுகிறதா ?

என்பனவாம். இவற்றை முறையே எடுத்து ஆராய்வோம்.

1. திருவாருர், திருசெங்காட்டங்குடி முதலிய இடங்களில் உள்ள விளயகர் வாதாப் வினயர் என்றழைக்கப் பெறுகிருர். சிறுத் தொண்டர்கொணர்ந்தமையாலேயே இப்பெயர் வழங்குவதாயிற்று என்பது அறிஞர் கொள்கை, முதல் அமைச்சராக இருந்து அறியவேண்டுவன அறிந்து, ஆய்ந்து அருளொடு கலந்து அடியார் வரலாறு எழுதிய சேக்கிழார் பெருமான் – எதனேயும் சிறந்த ஆதாரங்கண்டன்றி உரையாத ஆசிரியர் சேக்கிழார், வரதாபிப் போரில் வென்று சிறுத்தொண்டர் கொணர்ந்த பொருள்கனுக்குக் ஒரு பட்டியல் தருகின்றுர். அதில் விநாயகர்பெயர்





குறிக்கப் பெறவில்லே. <sup>1</sup> கிறுத்தொண்டர் தன்னுய்ரினும் மேலாக மடுத்து வழிபடுதெய்வமாகக் கொணர்ந்த விராயகரை வட்டுவிட்டு, மணினாய், ம், பெர்லீனயும், யானேயையும் குதிரையையும்மட்டும் விரித்துரைப்பாரா சேல்பது ஆழ்ந்து சிந்தித்தற்கு உரியது. வென்ற அரசன் தோர்ற நாட்டி விருந்து தெய்வத் திருவுருவங்களேக் கொண்டு வருவது வழக்கம். விஜய ராசேர்திரன் கல்யாணிநகரை வென்றபோது துவாரபாலகர் திருவுரு வந்தைக் கொணர்ந்த செய்தியைக் கல்வெட்டு தெரிவிக்கின்றது. அதைப் போலவே விநாயகரையும் கொணர்ந்திருந்தால் உண்மைவரவாற கூறவந்த சேக்கிறார் இச்சிறந்த நிகழ்ச்சியைக் சொல்லாமல்விட நியாயம் இல்லே. மேலும் விஜயராசேந்திரன் துவாரபாலகரைக் கொண்டு வருவதர்கு முன்பு துவரரபாலகர் இங்கு இல்லே என்பதும் முடிவு ஆகாது.

். கல்லாடம். திரு**க்கோ**வையாரிற் சிறந்த நூறு செய்யுட்களி**ன்** கருத்தை **யமைத்து ஆக்கப்**பெற்ற நூறு அகவற்பாக்சளேயுடையது. இந்நூல் எழுந்த காலம் கி. பி. 5-ம் நூற்ருண்டின் இறுதி அல்லது 6-ம் நூற் நண்டின் துவக்கம் என்பதைப் பல தடை விடைகளேக்கொண்டு முறைமலே <u>மடிகள்</u> நிறுவியுள்ளார்கள். <sup>7</sup> கல்லாடத்தில் கணபதி வணக்கச் செப்யுள் காணப்படுகின்றது. ஆதலால் கணபதி 6-ம் நூற்ருண்டின் துவக்கம் வரையில் அறியுக்தெய்வமாயினூர். கல்லாடத்து 'எட்டெட்டு ' இயற்றிய கட்டமர் சடையோன் <sup>8</sup> என அறுபத்துநான்கு இருவின் யாடல்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளன; அவற்றுள் சமணர் கழுவேறிய திருவின்யாடலும் காணப்பேறுவதால் சம்பந்தர் காலமாகிய 7-ம் நூற்கு ண்டிற்குப் பீந்தியதே கல்லாடம் என்பர் சிலர். மறைமலேய உகளார். திருவின் பாடல் இறைவன் திருவின்யாடலேக் கூறவந்த நூல்; அது அடியார்கள் அற்புதச்சேயலேயும் இறைவன் திருவினேயாடலாகக் கூறுக் காரணப் இல்லே; ஆதலால் வேறு இறைவன் திருவின்யாடலே ஒன்று அமைந்திருக்கவேண்டும்: அது எப்படியோ நமுவிப்போயிற்று என ம்றுக்குக் கல்லாடம் 5 அல்லது 6-ம் நூற்றுண்டினதே என்பார்கள்.

<sup>் 1 &#</sup>x27;'பன்மணியும் நிதிக்குவையும் பகட்டினமும் பரித்தொகையும் இன்னனாண் ணிலகவர்த்தே இகலரசன் முன்கொணர்த்தார் '' — சிறுத்தொண்டர் புராணம். பா-6.

<sup>2. &#</sup>x27; wrant ša mires i arob' udzu 700.

<sup>3. 500</sup>TLU. UT. 1.

<sup>4. ·</sup> praficeoresi erop. Bocerème, useb. 13.

இவற்றைக் ொண்டு விகாயகரைக் கால ஏணியில் 5-ம் தூற்ருண்டின் இற இவரையில் எடுத்துச் செல்லாம்.

- 3. கல்வெட்டுக்கள் அசோகர் காலத்து. அருமையாக நீதியும் போதியைய் அறிவிக்கத் தொன்றியன; பின்னர் பல்லவர் காலத்துப் புகழ் காக்குந்துணேயாகப் பரவின; பின்னர், ஆட்சிமுறைகள் சிதறுண்ட காலத்து அறக்கட்டளேகளும். அரசர் வரலாறுகளும் பாதுகாக்கத் துணேசெய்தன; இவையே கல்லைட்டுத் தோன்றிய காரணங்கள் என மறைமலேயடிகளார் வகுத்தனர். "முற்காலச் சோழமன்னர் பெயர்கள் அக் கல்வெட்டிற் காணப்படுகின்றனவா? இல்லேயே! அதுகொண்டு அந்த அரசர் கண்யே இல்லே பென்று சொல்லிவிடலாமா ? அதுபோலவே கணபதியின் பெயர்கள் முக்கிய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாமையால் இல்லேயென்று கூறவும் முடியாது.
- 4. தொல்காப்பியத்தில்திணக்கட வுளர் பெயர்களே 'மாயோன்மேய' என்ற சூத்திரம் விதிக்கின்றது. பலராமன் பெயர்கூடச் சங்க இலக்கியங்களில் வருகின்றது. அங்ஙனமிருக்க 'நுதல்விழி நாட்டத்திறை' முதலிய குறிப்புப்பெயரான் உணர்த்தும் சங்கநூல்கள். சிறப்புப்பெயரான 'சிவன்' என்ற பெயராற் காட்டவில்ல. அதனுல் சிவனில்லேயென்று சொல்லிவிட முடியுமா? அதுபோலவே சங்க இலக்கியங்களிலும் விநாயகரைப்பற்றிய குறிப்பேனும், பெயரேனும் நொமையால் இல்லேயென்று கூற இயலாது என்பது ஊன்றி ஆராயத்தக்கது. மணிமேகலேயில் '' கரகங் கவிழ்த்த காவிரிப்பாவை '' என்ற ஒரு அடி காணப்பேறுகின்றது. இதிலடங்கியுள்ள உரலாறு விநாயகர் காகவடி வங்கொண்டு கமண்டலத்தைக் கவிழ்த்ததே யன்றி வேறு எதனேக்கூற இயலும்? இதனையம் கணபதி சங்க இலக்கியத் திலும் இடப்பேறுகின்றுர்.
- 5. பிவ்போயார் முகத்தோற்றம் பிரண வவடிவம் என்பது முன்னரே துணியப்பெற்றது. தமிழ் ஒங்காரமே பின்போர் வடிவிற்கு முழுதும் ஒத்துள்ளது. செற்றுமொழி ஒங்காரங்கள் ஒன்றும் இதற்கு ஒத்ததாக இல்லேயென்பது தணிவு. ஆதலால் சமுத்திற்கே முந்தியதாயும். அவற்றின் தந்தையாயும். ஒவியுலகப் படைப்பிற்கு மூலமாயும் உள்ள பிரணவமும், அதன் வரிவடி வாயை 'ஓம்' என்பதும், அதன் உருவாகிய முதற்றெய்வத்

<sup>் &#</sup>x27;மானிக்கவாசகர் காலம்' பிற்சேர்க்கை, பக்கம். 648.

தோற்றமும் மிக மிசத் தொன்மையானவை என்பதில் ஐயம் உண்டோ ? அங்ஙனமாகப்பிள்ளேயாரை வேற்றுரிலக் கடவுனாகக் கொள்ளு வான் ஏன் ?

- 6. கணபதிச்சரம்பற்றிய குறிப்புக்கள்: இருச்செங்காட்டங்குடியில் முதலாம் இராஜராஜன் காலத்திய சல் வெட்டுக்கள்தாம் பழைமையானவை. அங்குள்ள கல்வெட்டுக்களுள் ஒன்றுவது கணபதிச்சரங் கட்டியவர் சிறுத்தொண்டர் என்ற குறிப்பையும் காட்டவில்லே. சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக்கொள்ள செங்காட்டங்குடி சென்று வழிபட்ட ரிகழ்ச்சியை அமைத்துப் பாடிய இருஞானசம்பந்த சுவாமிகளும் சிறுத்தொண்டர் கட்டியகோயில்; அதனுல் அவர் வேண்டி தர்; நான்சென்று வழிபட்டேன் என்ற பொருள்படக் கூறவில்லேயென்பதை.
  - '' பொடிநுகருஞ் சிறுத்தொண்டர்க் கருள்செய்யும் பொருட்டாகக் கடிககராய் வீற்றிருந்தான் கணபதீச் சரத்தானே ''
  - " செந்தண்பூம் புனல்பரக்த செங்காட்டங் குடிமேய வெந்தகீ றணிமார்பின் சிறுத்தொண்டன் அவன்வேண்ட அந்தண்பூங் கலிக்காழி யடிகளேயே யடிபரவும் சந்தங்கொள் சம்பக்தன் தமிமுரைப்போர் தக்கோரே ''

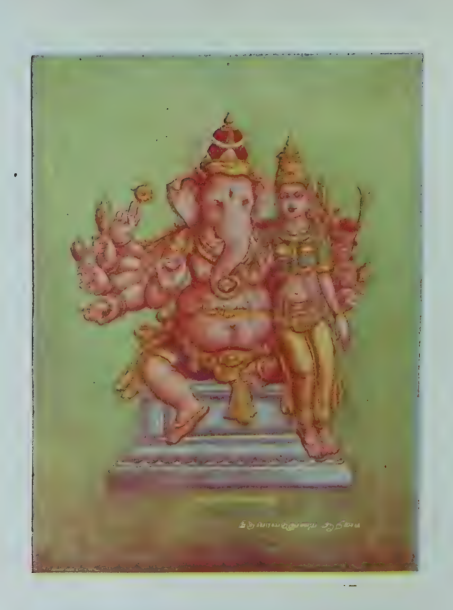
என்ற திருப்பாடல்கள் நன்கு விளக்கும்.

'சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக் கொண்டதாலேயே திருஞானசம்பர்தரி திருச்செங்காட்டங்குடிக்கு வக் தசேர்க்தார்; அவர் அப்படி அழைத்து வருவதற்குக் காரணம் தான்கட்டிய கோயிலாக இருப்பதாலேயே என்பர் சிலர். தேவாரங்களுக்கு உரைகாணும் வகையில். அருள்வழிக்ன று செய்யுள் இயற்றிய சேக்கிழார்பெருமானத் துண்க்கொள்வது மிகப் பொருத்தமாகும். சிறுத்தொண்டர் புராணத்தில் சேக்கிழார்பெருமான். 'மருகல் களில்வக்து வலிய பாசம் செற்றபுகழ்ச் சிறுத்தொண்டர்வேண்ட. மீண்டுஞ் செங்காட்டங்குடிக்குப் போகத் திருவுளம்பற்றித் திருமருகல் கோயிலுக்கு எழுக்குளினர்; அவ்கே செங்காட்டங்குடிக் காட்சியைக் கண்டார்; பதிகம் பாடினர்; சிறுத்தொண்டர் கேண்டுகோளில் வண்ணம் செங்காட்டங்குடி சென்றடைக்குரிர் என்று விளக்கியருளினர்கள். இந்தச் செங்காட்டங்குடி யாத்திரை திருஞானசம்பக்தப்பேருமானுடைய இரண் டாவது யாத்திரையாகும். முதல் வழிபாடு, நாகை, கேற்வேளர் முதலான

தலங்களே வழிபட்டுக்கொண்டு செங்காட்டங்குடிக்கு அருகில் எழுந்தருளு வதைக் கேள்வியுற்ற சிறுத்தொண்டர். புறநகர்க்குச் சென்று எல்லர மரியாதைகளுடனும் வரவேற்று வந்தார்: சம்பந்தப்பெருமான் நேரே கணபதீர்சரத்திற்கு எழுந்தருளினர் என்றே விளங்கச் சித்திரித்துள்ளார்கள். ஆகவே சிறுத்தொண்டர் வரவேற்கவந்த முதன்முறையிலேயே கணபதீச்சரத்தைக் குறிப்படுவதால் கணபதீச்சரம் என்ற பெயர் முன்னரே இருந்த தாகவும் ஊகிக்க இடந்தருகின்றது, முதன்முறை செங்காட்டங்குடியை வழிபட்ட பிள்ளேயார் அடுத்துத் திருமருகமே யடைந்தார்; அங்கிருந்தம் சிறுத்தொண்டர் பிளவும் அழைத்துவந்தார் என்பனவே அவர்கள் காட்டும் வரலாற்றுப்போக்கு. இவற்றைக்கொண்டு ஆராயின், சிறுத்தொண்டர் வேற்றத்த அடியாரும் செய்ய இயலாத பெருந்தொண்டின்ச் செய்தமையர்ல் அதிகைக் குறிப்பாக உணர்த்தத் திருவுளம்பற்றிய பிள்ளேயார் கணபதீச் சரத்தான் சிறுத்தொண்டர்க்கு அருள்வழங்கும் பொருட்டாகக் கடிநகராய் விற்றிருந்தார் என்பது ஊன்றி ஆராய்தற்குரியது

'செந்தண்பூம்' என்ற திருப்பாடலில், 'கிறுத்தொண்டன் வேண்ட காழியடிகளேயே அடிபரவும் சம்பந்தன்' என்று தன்னேக் குறிப்பிடுவது ஒருபோதும் 'அவர் கட்டிய கோயில்' என்ற பொருளேத் தருவதாகாது. மீண்டும் வந்து வழிபடவேண்டும் என்று கிறுத்தொண்டர் வேண்டினர், தான் அங்கு சென்று கண்டகாட்கி காழிக்காட்கி: காழிக்காட்கியாவது அடியாராகிய சங்கமத் திருமேனி கொண்டு பைரவக் கோலத்துடன் சிறத்தொண்டர் பெருந்தொண்டை நாடறியச் செய்த உத்திராபதியார் காட்சி என்று குறிப்பிடுகின்றரேயன்றி வேறன்று.

சேக்கிழார் கிறுத்தொண்டர்புராணத்து முதலிலேயே. 'வாதாபியில் வேன்று வந்த கிறுத்தொண்டரின் பெருமையையுணர்ந்து அரசன் விடுதி யனிக்கி ன்: அவர் செங்காட்டங்குடி உந்து கணபதீச்சரத்தை வணங்கி வதிக்ன் நூர் என்ற களவிற்றுன் அறிவிக்கின் நூர்கள். திருக்கோயிற் பணியைச் செய்திருப்பின் ஒருபோதும் குறியாதுவிடமாட்டார்கள் என்பது தணிவு அம்பர்க்கோயில் அறிவிக்கும்போது செங்கணுன் செய்தகோயில் அன்று அறிவிக்கின்றவர்களா செயற்கருஞ்செய்கைசெய்த கிறுத்தொண்டர் செய் ணியை மறைப்பார்கள். ஆதலால் கிறுத்தொண்டருக்கு முன்பே யுள்ள தொன்மையன ஆலயம் கணபதீச்சரம் என்பது துணிவு,





7. சம்பந்தர் தேவாரத்தில் விநையகரைப்பற்றிய குறிப்புக்கள் ஐந்தேயிடங்களில் வந்துள்ளன. அவை, சீகாழிப் பதிகமாகிய போங்கு வெண் என்றும் பதிகத்தின் மூன்டும்பாடலும், பிரமபுரப்பதிகமாகிய 'காடதணி' என்பதின் எட்டாம் பாடலும், கழுமலப் பதிகமாகிய 'பந்தத்தால்' என்பதின் ஆரும் பாடலும், இராமனதீச்சரப் பதிகமாகிய 'சங்கொளிர்' என்பதின் இரண்டாம் பாடலும், வலிவலப்பதிகத்தின் எட்டாம் பாடலாகிய 'பிடியதனுரு' என்பதுமாகும்.

இவற்றுள் சம்பந்தர், செங்காட்டங்குடிக்குச் செல்வதற்கு முன்பேசிறுத்தொண்டர் இவருக்கு அடியாராதற்கு முன்பே, இருவரத்துறை முதலிய தலங்களுக்குச் சென்று வழிபட்டுக்கொண்டு இருப்புகலிக்கு இரண்டாம் முறையாக ரமுந்தருளுகின்ருர்கள். அப்போது கோழித்தலத்தின் பலதிருநாமங்களேயும் குறித்துச் செந்தமிழ்மாலே விகற்பச் செய்யுட்களேப் பர்டியருளினுர்கள். அதில் ஒருபடுகம் 'பந்தத்தால்' என்பது, அதில் ஆரம் பாட்டு. பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றியது. வகிவல வழிபாடு இப்போது நடந்தது என்று சேக்கிறார் குறிக்களில்லேயாயினும் நாகை, கேற்வேளுர் யாத்திரையின் போதுதான் நடந்திருக்கக்கூடும் என்று ஊகிக்கலாம். இவற்றல் செங்காட்டங்குடிக்குச் சேர்வதற்கு முன்பே அருளப்பெற்ற சோழி, பிரமபுரப்படுகங்களில் பிள்ளேயார் குறிப்பு பேசப்பேறுவதால் பலநாட்களுக்கு முன்னமேயே அவ்வழிபாடு தென்னுட்டில் பரவியிருந் திருக்கவேண்டும். அங்கனமின்றி அவர்கள் காலத்திலேயே வந்த புதுக் கொள்முதலாக இருந்திருப்பின் சம்பந்தர்பெருமானுக்கு சிவத்துதியானிய தேவாரத்திற் சேர்ந்தமைக்கத் இருவுள்ளம் வராது.

எல்லாவசதிகளும். போற்றுதலும் தூற்றுதலும் நிறைந்த இந்தக் காலத்திலேயே பதிய செய்தி – அல்லது புதிய பொருள் பரவி அது எங்கும் நிலேபெற ஒரு நூற்றண்டாகிறது. அதுவும் புதுப்பொருள், கண்டவர்கள் காலத்துப் போற்றப் பெறுவதேயில்லே என்பது உறுதி. அங்ஙனமிருக்க, திறுத்தொண்டர்கொணர்ந்த படிமம், திறுத்தொண்டர்காலத்திலே எங்கும் பரவி, புராணவரலாறுகளும் முன்தது. தனிமனிதனுடைய விருப்பு ஹெய்பை மதியாத அக்காலத்து வதிந்த அருட்கவிஞர் சம்பந்தர் வரக்கிலேயே இடம் பெற்றது என்பது எங்ஙனம் இயலுவதாகும். ?

<sup>்</sup> திருஞான சம்பந்தர் புராணம். பா-276.

## வடநாட்டுக் கடவுள்ள ? தமிழ்நாட்டுக் கடவுள்ள ?

கடவுள் எல்லாகாட்டிற்கும். எல்லாமக்களுக்கும் பொதுவான வரே.
அட்படியிருக்க அவரைத் தமிழரா டைவரா என்று ஆராட்வது ஒரு
விக்கையான ஆப்வுடான். ஆனுலும் இன்று பெரும்பான்மையான
மக்களால் ஆடம்டரமாக வழிட்டப்படுவதுபற்றி மராட்டியக்கடவுள்,
அமிழ் காட்டில் வக்து குடியேறிவிட்டார் என்ற துணிவு பரவிவருகிறது.
ஆதலால் இக்கருத்தைப்பற்றிய குறிப்புக்களேயும் தெரிவித்துக்கொள்ள
வேண்டியது இன்றியமையாதது

விகாயகர் ஒம்கார வடிவினர் என்பது முன்னரே கூறப்பெற்றது.
'ஒ' என்னும் எழுத்து முதன்மையாகிய வட்டெழுத்தில் 'உ' என்று காணப்படுகின்றது. பின்பு அசோகர், பல்லவர், சோழர், பாண்டியர் காலக் கல்லெழுத்துக்களில் வளர்ந்து 'ஓ' இவ்வுருவை அடைந்திருக்கிறது.
இத்தகைய வடிவு தமிழுக்கு அன்றி வேறெந்த மொழிக்கும் இல்லாமை தெனிவு அங்ஙனமாக இந்த எழுத்தை உருப்படுத்தவந்த கடவுள்மட்டும் வேற்று காட்டினராக – வேற்று மொழியினராக ஆகிவிடமுடியுமா ?

யானே தமிழ்காட்டு விலங்கு. தமிழ்காட்டில் படைமுதல், அலங்காரப் போருள் வரையில் பரவியுள்ளது. அதனே மங்கலப் பொருள்களில் ஒன்றுகத் தமிழர் போற்றுகின்றனர். 'வேழமுடைத்து மலேகாடு' என்ற சிறட்ட வேறு எந்தநாட்டிற்கு உண்டு? முற்கூறியவண்ணம் பல சிறப்புக் கணேடு அதன் முகத்தைக் கடவுள் முகமாக அமைத்து வழிபடத் தொடங்கிய வழக்கம் எங்குத் தோன்றியிருக்கக்கூடும்?

பின்னேயாருக்குப் பிடித்த கைவேத்யம் மோதகம். மோதகம் என்ற உணியாரம் செய்யும் வகையும் தமிழ்காட்டினர்க்கன்றி வேறு யாருக்கும் இன்றும் தெரியாது. பழக்தமிழிலக்கியங்களில் இது 'கவவு' என்ற பேயாற் குறிக்கப்பெற்றுள்ளது இதனையம் பிள்ளேயார் தமிழ்காட்டுக் டேவுள் என்பது துணியக்கடுமே.

பிரமம், சிவம் ஒன்றே உயர்குடி மக்கள் வணங்கக்கூடியது. கடைத் குத்திரதெய்வம் என்று மனுவிற்கூறியிருப்பதாக மிஸ் கேட்டி கூறுகிருர் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது, இது உண்மையாயின் கடைதி உடநாட்டுத் தெய்வமல்லவே. ்புறங்கால இந்தியப்போர்முறை' என்ற தூனிலும். விரையகர் வெற்றிக்கு அடையாளமான நெய்வப்; சமாப்பற்றுடைய இந்து எவனும் வெற்றிக்காகவும்–இடையூ ஓ விலகவும் இதனேப் போற்றுவான்: கிறான தெய்வங்களுக்கு எல்லரம் இவர் தலேவர் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. \*

இதுகாறம் கூறியவாற் ஒல். விகர்பகர் படியம் இக்காட்டிற்குத் தொன்மையானது; இங்கிருக்கே பல நாடுகட்கும் பரகிற்று என்பது வெளிப்படும். மேலும், வாதாபி விகர்பகர் என்ற பெயருண்மையால் திருக்குக்காட்டங்குடியிலுள்ள அக்த விகர்பகரைமட்டும் அவரிகாண்டு வந்திருக்கலாம், அதற்கு முன்பும் இங்கு விகர்யகர் உண்மைக்கு இது இடையூருக ஆதாது. காலம் அருமானது; என்றும் உள்ளது: அதனே இப்பொழுது கடிகரம் கொண்டனக்கிரேம். சேற்று நாழிகை வட்டிலேக் கொண்டு அளக்தோம். முந்தியநாள் துரும்பு நிறல், விண்பின் இவற்றைக் கொண்டு அளக்தோம். அளவுகருவி உண்டானகரலமா காலதத்துவம் கோன்றியகாலம். இவையெல்லாம் சரித்தியனக்கும் கருவிகள்தாமே. அதபோல் பிரணவம் அநாது; அதன் அறிவிக்கும் திருவுருவமைப்பும் என்றே தோன்றியது; அதனே இலக்கியங்களும், கல்வெட்டுக்களுமாகிய கருவிகளேக்கொண்டா அளக்க இயலும். அளக்க முடிந்தவரை யறிந்து அப்பாலும் உண்டென்று அமைவதே அறகு

In the same way, the Elephant Head of Ganesa is a symbolical representation of victory. Hence at the commencement of every undertaking the Orthodox Hindu offers prayers to this God to bless him with success. He is the Lord again of the Ganesa or treeps of inferior deities. War in Ancient India. Page 146-148.

# பெயர்களும் காரணமும்

மனிதினப் பலபெயரிட்டு அழைப்பது வழக்கமில்லே, ஒரு மனிதன் மாகுக்கு தெயராக வைத்துக்கொண்டு அலேவாளுயின் அவனே நேர்மை உரன மனிதன் என்று சொல்லமாட்டோம். அங்ஙனமிருக்கக் கடவுளுக்கு மட்டும் அடி பிட்டு அறுக்கிரேம் ஒன்றைமட்டும் சிர்திக்கவேண்டும். மன்கள் எமாற்று வித்தைக்கார அலல் ஊருக்கு ஒரு பெயரைத் தானே ை த்துக் ொண்டு திரிவான். கடவுள் எந்தப் பெயரையும் தனக்குத்தானே னட்கும்- என் அம் வைத்துக் கொள்வ இல்லே, கடவுட்டெயர்கள் அனேத்தும் அன் கொண்ட மனிகன் அவர் அருள்வழங்கு நிலேயை அகத்து எண்ணி, அவரக்கு இட்டு அறைக்கு, தன் நன்றியறிகமேத் தெரிவித்து ஆனர்திக்க வதத்துக் கொண்டவை, இவன்வைக்கும் ஒருபெயர்கூட அவர்தன்மையை மு முதம் அறிவிப்பன அல்ல. பொதுவரகப் பொருள்களுக்குப் பெயரிடுவுது அப்பொருள்ள் குணர், வடிவு முதலிய காரணம்பற்றியும் இடு தறியரகவும் ஆம் என்பதை உலகம் நன்கு அறியும். குணக்கோட்டையிலும், வடிவு ும்பிலும், சிற∔்குழனிலும் அகப்படாத–அவற்றைக் கட≒்துள்ள இறைவ இத்த ஒரு பெயரமைவது இயலுமா? வழிபடுகின்ற அன்பர்கள் எந் தெந்தக் தணங்களில் எவ்வெப்போது ஈடுபடுகின்றுர்களோ அந்தந்தப் பெயர்களே அடைத்துத் தாமே வழங்குவர். அதரைவே அவருக்கு ஆயிரம் திருகர்மங்கள் Lorandar. I

இறைவனுடைய அரட்டன்மை எல்ஃயற்றது மக்கள் அதனேடு ஒன்றி இன்ற உணருவதென்பதும், உணர்ந்ததை அநு வத்திற் கொண்டு உருவது என்பதும், அதற்கேற்ப இறைவற்குப் பல பெயர்களேயிட்டழைப் \_\_தம் அரியசெயல். <sup>2</sup> அவ்வண்ணம் சூட்டப்பெற்ற பல ெயர்களில் கலக்து, அவற்றையும் கடந்து நிற்கும் குணநலத்தை

<sup>1. &</sup>quot; ஒரு காமம் ஒரு முயம் ஓள் ஐயில்லாற் காயிரம் சுரு தாமம் பாடிதாம் தெள்ளேணம் கொட்டாமோ "

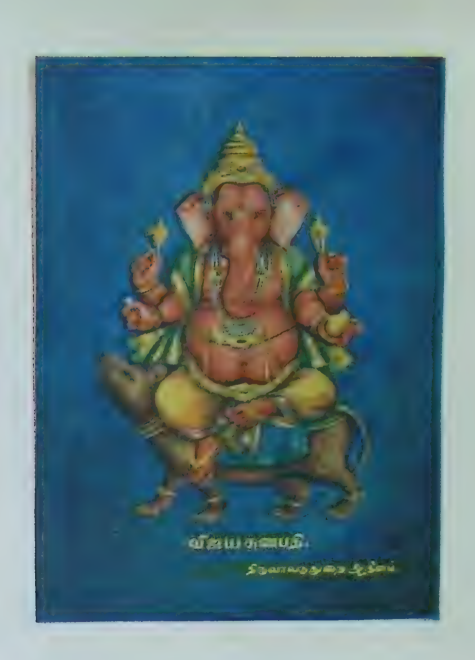
<sup>—</sup> திருவாசகம். பா. 235.

<sup>்</sup> பேராவிரம் பரவி வாஞேரேத்தும் பெம்மாளே "

அப்பர். புளளிருக்குவேளூர் 8

<sup>2</sup> இதையடுளப் பலபெயரானும் அழைப்பது மக்களறிவு இறைவனேடு ஒதற்தது நிறைநில இயகாமைபற்றியேயாம். ஆகவேஅம்முழு முதற்பொருளோப் கொடுத்து ஒதுக் வழிபட்டும் அறிவு நிறைவெய்துங்கால் மக்கள் அவற்றை விற்காக

இராம்கிருஷ்ண விஜயம். ஆடி முலர் 34ா7ல





உடையவர் இறைவர். இங்ஙனமே விசாயகப்டெருமானுக்கும் பல திரு நாமங்கள் அமைந்துள்ளன. அவை யாவும் அவருடைய விரம். கருணே, தோற்றம் முதலாகிய வரலாறுகளேப்பற்றி வந்த பெயர்கள். அவற்றுள் சிறந்தன சிலவற்றைப் பெருளுடன் தெரிவிப்போம்.

கணபதி: 'க' — போதல் \* அதாவது ஞானமெறியில் எழுதல் என்பது பொருள். 'ந' — மோட்சம். படி — பரம்பொருள், அதாவது ஞானமெறியில் மின்று எய்தப்பெறும் பரம்பொருள் என்பதும் பொருள். கணேசர் என்பதும் இப்பொருளதே.

ஏகதந்தர் — அளவில்லாத பெரிய ஆற்றலேயுடையவர். ஏரம்பர் — இளத்தவர்களே இடையூறு கீக்கிப் பாதுகாப்பவர். லம்போதரர் — எல்லா உலகங்களும், இடையூறு எற்துமே பாதுகாக்கும் சரிந்த தொந்தியர். கஜானனர், குர்ப்பகர்ணர் என்பன அன்பர்களின் இடையூ றகளே நீக்கி. கருணேக்காற்றை யளித்து, மேனேக்கும் உண் வம ஞானத்தை உதவுடவர் என்னும் பொருளன. குகாக்கிரசர். ஸ் உந்தபூர்வசர் என்பன முருகனுக்கு முன்பிறந்தவர் என்ற காரணத்தால் வந்த நாமங்கள். விநாயகர் தனக்கு ஒருதலேவனின்றித் தானே தலேவகுக விளங்குபவர் என்று வாமன புராணமும், அன்பர்களின் திமைகளே விலக்கி நன்னெறியிற் செலுக்குபவர் என்று பவிஷ்யோத்ர புராணமும் கூறுகின்றன. வி⇒டர் என்பது அவர் ஆடிய விடைக் கூத்துக் காரணமாக வினேந்த பெயர். விக்னராசர். விக்கின விகாயகர் என்பன இடையூறுகளுக்கு பல்லாம் நூலவராக, அவற்றை அடக்கியாள்பவர் என்னும் பொருளன. தூமகேது என்பது வரலாறு களில் தூமன் என்னும் அரக்களேக் தேதுபோல் அடக்கியாண்டு ஞானம் நல்குதலான் வந்தபெயராகவும். வால்நட்சத்திரம்போல் இடையூறு களுக்கும் நீயேர்களுக்கும் நிமைசெப்து நல்லோரைக் காத்தலான் வந்த பெயராகவும் கொள்வர் பெரியோர். இவ்வண்ணம் பல பெயர்கள் அவருடைய அருள் வண்மையைக் காட்டு வனவாக அமைந்துள்ளன.

<sup>້</sup> ນo . ນາ to go (Gun)

## பிள்ளேயார் வகைகள்

\*\*\*\*\*\*\*

கடவுஃரப் பூசிக்கும் அன்பர்களுடைய மனம் அவரவர்களுடைய பரிபாகத்திற்கு ஏற்பட்பலவேறு ரிலேகளில் பலவேறு திருவுருவ அடைப்பில் ஈடுபடுகின்றது: ஒன்று இறது: உருவேற்று இறது: உயர்கிறது: இவ்வண்ண மாகிய இடையருந் தியானம், எல்லா இன்பங்களேயும் அளித்து, ஈடேறச் செய்கிறது. விராயகப் பெருமானுடைய திருவுருவமும் அன்பர்களுக்காக முப்பத்திரண்டாகப் போற்றப்பெறுகின்றது.

#### 1. பால கணபதி ;

நான்கு இருக்கரங்களும், யானேமுகமும் உடையவர். உதிக்கின்ற செங்கதிர்போன்ற நிறம் உடையவர். குழந்தைத் திருமேனியுடையவர். வாழைப்பழம், மாம்பழம், பலாட்பழம், கரும்பு இவற்றை நான்கு திருக் கரங்களிலும் தாங்கிய வர். இவரது துதிக்கையில் மோதகம் விளங்கும்.<sup>1</sup>

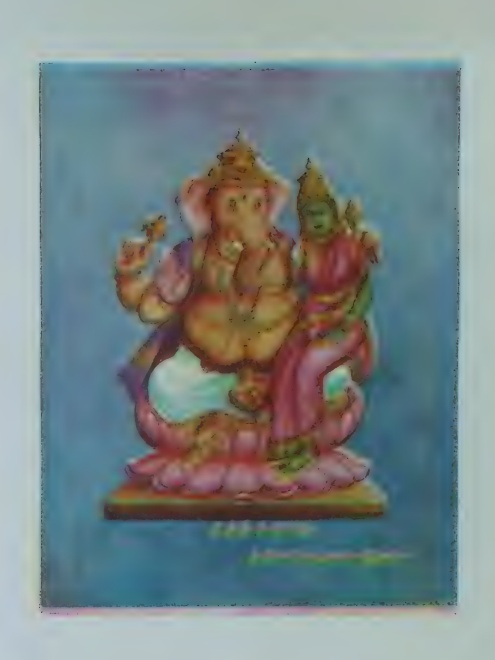
## 2. தகுண கணபதி :

எட்டுத் திருக்கரங்களேயும், யானே முகத்தையும் உடையவர், கைகளில் பாசம், அங்குசம், பணியாரமாகிய மோதகம், விளாம்பழம், நாவற்பழம், ஒடிக்த தன்கொம்பு, நெற்கதிர் கரும்பின்துண்டு இவைகளே யுடையவர். நண்புகல் தோன்றுகின்ற. குரியனேப் போன்ற நல்ல சிவந்த திருமேனி படைத்தவர். <sup>1</sup>

—முத்கலபுரா**ண**ம்

ബം അക്കാരി പ്രാരം പ്രത്യായ വാരു പ്രത്യായ പ്രത്യ

നേപ്പുള്ള ജംബക്ക് പ്രത്യേക്കു പ്രത്യേക്കു പ്രത്യേക്കുന്നു. പ്രത്യേക്കുന്നു പ്രത്യേക്കു പ്രത്യേക്കു പ്രത്യേക്കു പ്രത്യേക്കുന്നു. പ്രത്യേക്കുന്നു പ്രത്യേക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യേക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യേക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യെക്കുന്നു. പ്രത്യം പ





#### 3. பக்க கணபதி :

சரத்காலத்து மிறைமதிபோன்ற வெண்ணிறம் படைத்தவராக தேங்சாய், மாம்பழப், வாழைப்பழம், பாயஸ பாத்திரம் இவற்றை நான்கு திருக்கரங்களில் ஏர்தி, யாளேமுகமும் உடையவராக விளக்குபவர். <sup>T</sup>

## 4. alg samus :

வேதாளம், வேல், அம்பு, வில், சக்கரம், கத்தி, டேடகம், சம்மட்டி, கதை, அங்குசம், நாகம். குலம், குந்தாலி, மழு, கொடி ஆகிய பதிறையும் தாங்கிய பதிறை திருக்கரங்களேயும், சிலந்திருமேனியையும் கிறிது சினந்த திருமுகத்தையும் உடையவர். <sup>2</sup>

## 5. சத்தி கணபதி :

செவ்வந்திவானம் போன்ற நிறமுடையவராக, பச்சைநிற மேனிய ளாகிய தேவியைத் தழுவிக்கொண்டு இருப்பவர். ஒருவர்க்கொருவர் இடுப்பில் கைகொடுத்துத் தழுவிக்கொண்டிருப்பது தனியமகு, பாசம், பூமாலே இவற்றைத் தாங்கிய திருக்கரத்துடன் அஞ்சலென்கிற அபயகரமும் உடையவர். <sup>8</sup>

നല്ട്രായ ബൈൽറ ജ്യൂയ്യ് അവറുന്നു !! ചെയ്യായുന്നു കോട്ടായ ചെയ്യായുന്നു !!

ഇഥാരുത്തുന്നും ജഥാത്താ സുള്ളാര്ത്ഥുള്ള പ നഎതാന ജാജെലഥസാഹ്തുമാതതാഴും പ്രാമാര്ഥ്ര്യായാസ് ലാര്യാര്യാം ആവാര്യാര്യായായായായും

തംഹില്ലാക്കാ ചെഥയില്ലാണ് അതാനു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നുന്നു പ്രത്യാക് പ്രത്യാക്കുന്നുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നുന്നുന്നുന്നുന്നുന്നുന്നുന്നുന

#### ப் துவிறு கணபதி:

நான்கு இருக்கரங்களிலும், முறையே புஸ்தகம், அட்சமால, தன்டம், கமண்டலம் இவற்றைத் தரித்தவர். மின்னற் கொடிபோல விளங்குகின்ற கைவளேயல்களே உடையவர். சந்திரன்போல வெண்மையரனவர், நான்கு யானேமுகங்களே உடையவர், <sup>T</sup>

#### 7, இத்தி கணபதி :

மாம்புறம், பூங்கொத்து, கரும்புத்துண்டு, எள்ளுருண்டை, பரசு இவற்றைக் துறிக்கையுள்பட ஐக்து சரங்களில் தரித்தவரும், பொன்கலந்த பசுமை சிறமுடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>3</sup>

## 8 உச்சிஷ்ட கணபதி :

கீலோற்பலம், மாதுள**ம்**பழம், வீணே, நெற்கதிர், அட்சமாலே இவற் றைத் தரித்தவரும், கீலசிறத்திருமேனி உடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>8</sup>

வேறுவகை: - பெண்ணின் யோனியில் துதிக்கையை வைத்தவராக காமமோதிதராக விலங்குடவர், நீலவர்ணம் உடையவர். 4

ട്ടെ ഇത്തായ പ്രഹായത്തെ ഉയുട്ടും ക്യായ്ക്ക് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില

<sup>3</sup> ஆகமணில் நாது நாரை கணைவது சுரு 1

<sup>்</sup> ஆகாரம் தார் பொதிரமாவார்களை கூடு கால் தேர்கள் திரு !





#### 9. விக்ன கணபதி :

சங்கு, கரும்புவில், புஷ்பபாணம், கோடரி, பாசம், சக்கரம், கொம்பு மாலே, பூங்கொத்து, பாணம் முதலியவற்றேடு கூடிய இருக்கரங்களே யுடையவரும், ஆபரணங்களே சிரம்பத்தரித்தவரும் பொன்மேனியருமாக விளங்குபவர். <sup>1</sup>

## 10. கூடிப்ச கணபதி :

தந்த**ம், க**ற்பகக்கொடி, பா<mark>சம், ரத்னகும்பம், அங்குசம் இவற்றை</mark> ஏந்தியவர், செவ்வரத்தம்பூப்போன்ற அறகிய மேனியர். செந்<mark>ரிறமானவர்.</mark> <sup>ந</sup>

## 11. ஏரம்ப கணபதி :

அபயம், வரதமாகிய கைகளேயுடையவர், பாசம்,தந்தம்,அட்சமாலே, மாலே, பரசு, சம்மட்டி, மோதகம், பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். சிங்க வாகனத்தில் ஏறியவர். யானேமுகம் ஐந்துடையவர். பசுமைகலந்த கருமை சிறம் உடையவர்.<sup>3</sup>

த ச்சை இரையாடம் இ ஒட்கையிரை நிருக்கையின் !

## 12. லட்சுமி கணபதி :

ாட்டுக் கைகளிலும் கிளி, மாதுளம்பழம், கலசம், அங்குசம், பாசம், கற்பகக்கொடி, கட்கம், வரதம் இவற்றையுடையவர். அமுதப் பிரவாகம்போன்ற வெண்மை மிறத்தோடு மீலத் தாமரைப்பூவை ஏந்திய இருபெரும் தேவிமார்களேடு இகழுபவர்.1

## 13. மஹா கணபதி :

மாதுளம்புறம், கதை, கரும்பு, வில், சக்கரம். தாமரை, பாசம், ரீலோத்பலம், கெற்கதிர், தர்தம், ரத்னகலசம் இவற்றைத் திருக்கரங்களில் தாங்கியவர். செங்கதிர்போன்ற ரிறம் உடையவர். முக்கண்ணர், பிறை முடியர். மடியிது எழுந்தருளியிருக்கிற — தாமரையை ஏந்திய தேவியாற் கவைபோடு தழுவப்பெற்றவர். 3

## 14, விஜய கணப் 9 :

பாச**ம். அங்குசம்,** தந்தம், மாம்பழம் இவைகளேத் தரித்தவர். பேருச்சாளி வாகனத்தில் ஏறியிருப்பவர். செந்ரிறமானவர்.<sup>3</sup>

തു ബ്യൂ സ് പ്രൂപ്പ് പ്രൂപ് പ്രൂപ്പ് പ്രൂപ് പ്രൂപ്പ് പ്രൂപ് പ

ஆன்லது கை உடிக்கார் மக்கு குடிய அமாரமு <sub>1</sub>





## 15. நிருத்த கணபதி:

இவர் கூத்தாடும் பிள்ளேயார் எனப்பெறுவர். மோதிரங்களணிக்க விரல்கினயுடைய கைகளால் பாசம், அங்குசம். அபூபம், கோடரி, தக்தம் இவைகளேத் தரித்தவர். பொன்போன்ற சிறமுடைய திருமேனியர். கற்பக விருட்சத்தினடியில் எழுக்கருளியிருப்பவர். 1

#### 16, ஊர்த்துவ கணபதி :

மீலப்பூ, மெற்பயிர், தாமரை, கரும்புவில், பாணம், தந்த<mark>ம் இவற்றை</mark> யுடையவர். பொன்வண்ண வண்ணர். பச்சைமீற மேனியோடு விளங்கு கின்ற தேவியைத் தழுவியிருப்பவர். <sup>2</sup>

#### 17. ஏகாட்சர கணபு :

செக்கிறமான வர், செம்பட்டாடையர், செம்மலர் மாலேயர். பிறை முடியர். முக்கண்ணர். குறுக்தாளர். குறுக்கையர். மாதுளம்பழம், பாசம், அங்குசம், வரதம் இவைதாங்கிய கரங்களேயுடையவர். யானேமுகவர். பதுமாசனத்திருப்பவர். பெருச்சாளிவாகனர். 8

ചു മച്ചായത് മപ്രവര്ക്കാം ഒരു പുരുപ്പു പ്രത്യായത് മപ്രവര്ക്കുന്നു പുരു പുരുപ്പു പുരുപ് പുരുപ്പു പുരുപ്വു പുരുപ്പു പുരുപ്പു പുരുപ്വു പുരുപ്പു പുരുപ്പു പുരുപ്

## 18. வரகனாப் ு ா

செவ்வண்ணர். யரனேமுகவர். முக்கண்ணர். பாசம் அங்குசங்களேத் உரித்தவர். தேன்கேறைந்த கபரலத்தை உடையவர். பிறைமுடியர். <sup>प</sup>

#### 19. இரயாக்ஷர கணபதி :

அசைகின்ற செவிகளாகிய சாமரையணிந்தவர். பொன்னிறமானவர். நான்கு கரங்களே உடையவர். பாசம், அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். துதிக்கை நுனியில் மோதகம் உடையவர். <sup>2</sup>

## 20, கூடிப்ரபிரசாத கணபதி :

பாசம், அங்குசம், கல்பலதை, மாதுளம்பழம், தாமரை, தருட்பை வீஷ்டரம் இவற்றைத் தரித்தவர். திருவாரபணங்களே அணிந்தவர், பேழை வயிற்றையுடையவர், <sup>8</sup>

ച ത്യാർഎവ്രത്യുണ്ടാം ഉദ്നേജം അശ്രീംപ്രംപോളവരും 1





## 21 ஹரித்திரா கணபதி :

மஞ்சன் மிறமானவர் நான்கு கரங்களேயுடையவர். அவற்றில் பாசம், கங்குசம், தந்தம், மோதகம் இவற்றைத் தரித்திருப்பவர். <sup>1</sup> பத்தர் கட்கு அப்பமனிப்பவர்.

## 22. ஏகதந்த கணபதி 2

பேழை வயிற்றுடன், கீலமேனியர், கோடரி, அட்சமால், லட்டு, கூத்கம் இலற்றையுடையவர்.

## 23 - இருஷ்டி கணபதி :

பாசம் அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவற்றைக் கரங்களில் ஏந்தியவர், பெருச்சாளி வாகனத்தையுடையவர். சிவந்த இருமேனியர் <sup>8</sup>

## 24. உத்தனாட கணபதி :

நீலம். தாமரை, மாதுளம்பழம், கதை, தந்தம், கரும்புவில், ரத்ன கலசம் பாசம், நெற்கதிர், மாலே இவற்றையேந்திய பத்துக்கைகளே உடையவர், அறகிய தாமரைப்பூறைவ ஏந்திய, பச்சைமேனியனாகிய தேவியால் தழுவப்பெற்றவர். 4 சிவந்தமேனியுடையவர்.

<sup>2</sup> இல்வொடிம் மலியது இடை விருது இம்பலிய வூக்கில் இது இரி நாகிய நாகி

அன். ஆக்கூட மண்க் உடிக்கு கை கட்டு மாகும் விருந்திக்கு விருந்திக்கு விருந்திக்கு விருந்திக்கு மாகும் ந

#### 25. ஏணமோசன கணபது :

ாசம், அங்குசம், தந்தம், நாவற்பழம், இவற்றைத் த<mark>ரித்தவர்.</mark> வெண்பளிங்குபோன்ற மேனியர். செந்நிறப் பட்டாடையுடுத்திய**வர்.** 

## 26. துண்டி கணபதி :

அட்சமால், கோடரி, ரத்னகலசம், தந்தம் இவற்றை ஏந்தியவர். <sup>9</sup>

#### 27. துவிமுக கணபடு:

தந்தம் பாசம், அங்குசம், ரத்னபாத்திரம் இவற்றைக் கையில் ஏந்தியவர். பசுகெமேனியர். செம்பட்டாடையும், ரத்தின கிரீடமும் அணிந்தவர். இருமுகம் உடையவர்.<sup>3</sup>

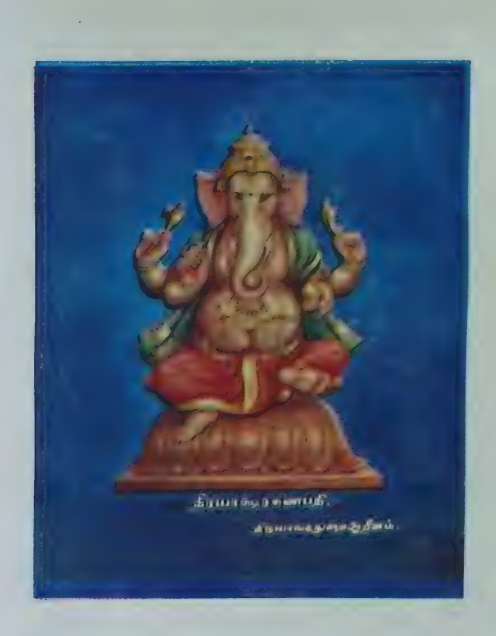
#### 28. மும்முக் கணபதி ;

வலது கைகளில் கூரிய அங்குசம், அட்சமாலே, வரதம் இவற்றை உடையவர். இடது கைகளில் பாசம். அமுதகலசம், அபயம் இவற்றை உடையவர். பொற் ரமரையாஸனத்தின் ஈடுப் பொகுட்டில் மூன்று முகங்களோடு எழுந்தருளியிருப்பவர். புரசம்பூப்போன்ற சிவந்த நிறம் உடையவர். 4

மன்மைகளை அரசு நூர் முக்கிய தொலை ந நாலாம் கால கால கால நிக்கா நிக்

നട്ടു പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ അം പ്രാര്യ പ്രവ്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രവ്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രവ്യ പ്രാര്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രാര്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്രവ്യ പ്

இது நக்கு உவர காலம் அரு கா கா மா முரு வா சு முரு வின்று வின்ற வின்று வி





#### 29. Mas seeruß:

வீனே, கற்பகக்கொடி, சிங்கம், வரதம் இவற்றை வலது கைகளில் தாங்கியவர், தாமரை, ரத்னகல்சம், பூங்கொத்து, அபயம் இவையமைந்த இடதுகைகளே யுடையவர். வெண்ணிறமான மேனியர். யாணேமுகவர். சிங்கவாகனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர். 1

#### 30. Cuita amus :

டோக ரிலேயில், யோகபட்டம் தரித்துக்கொண்டு. இளஞ்சூரியன் போன்ற ரிறத்தோடு. இந்திரரீலம் போன்ற ஆடையை உடுத்திக்கொண்டு. பாசம், அக்ஷமாலே யோகதண்டம் கரும்பு இவற்றை ஏந்தி இருப்பவர்.<sup>2</sup>

## 31. துக்கா கணபதி :

கட்ட பசும்போன்னிறம். எட்டுக்கை. பெரியமேனி. அங்குசம். பாணம், அட்சமால், தந்தம் இவைகளே வலது கைகளில் ஏந்தியவர். பரசம், வில், கொடி, நாவற்பழம் இவைகளே இடது கைகளில் உடையவர். செந்நே ஆடையர்.

முக்யல்வைகள்க்யகை திரும்கு க்கை சிரும்கள் சுடி இது காக குறிம்கள் குறிம்கள் குறிம்கள் குறிம்கள் குறிம்கள் குறிக்கு குறிம் இது இது குறிக்கு குறிக்கு

#### 32. சங்கடஹா கணபதி :

இளஞ்சூரியன் போன்ற மிறத்தோடு. இடப்பாகத் தொடையில் அம்மையை உடையவர். அம்மை பசியமேனியளாக மீலப் பூவை எந்தியவராக இருப்பள். வலதுகையில் அங்குசம், வரதம் உடையவர். இடதுகையில் பாசம், பாயசபாத்திரம் ஏந்தியவர்: செந்தாமரைப் பிடத்தில் மிற்பவர். மீலமிறமான ஆடையணிந்தவர்.

விகாயகளே வெவ்வினேயை வேரறுக்க வல்லான் விகாயகளே வேட்கை தணிவிப்பான் - விகாயகளே விண்ணிற்கும் மணணிற்கும் காதனுமாக் தன்மையினுவ் கண்ணிற் பணிமின் கனிக்து.

— கபிலதேவதாயனுர்.





## புராண வரலாறுகள்

Totaliana ananana seriat

திருமால் வழிபட்டது: பாலகணபதியாக விகாயகப்பெருமான் இருக் கயில் மல் வாசலில் விளேயாடிக்கொண்டிருந்தார். சிவகணங்கள் யாவும் விபோயாட்டுத் துணேயாக அவர் ஏவலேச் செய்துகொண்டிருந்தன. ஒருநாள் சிவசணங்களுடன் விராயகட்பெருமான் ஒரு பூஞ்சோலக்குச் சென் ரா: ஒளிந்து விளேயாடுவார். பாற்கடலேத் துதிக்கையால் முகந்து சிவசணங்கள்பிது தூவி மழைபெய்கிறது என்பார். நாகங்களே அணிவர். கோள்களேயும், நட்சத்திரங்களேயும் துருவ சக்கரத்தோடு பிணத்து மார்பில் அணிவர். அயிலுகின்ற திருமால் பிரமன் இவர்களோடுசேர்த்து பாற்கடமே உறிஞ்சுவார். அனேவரையும் தமது துதிக்கையில் மறைப்பர். பிளவும் வேளியேவிடுவர். திருமால் முதலியோர்கள் இதுவரை மறைந்து இருக் தமையும், இப்போது பாற்கடலில் பழைய வீலயில் இருக்கின்றமையும் எண்ணிப்பார்த்து வியந்தனர். காரணம் என்ன என்று கொண்டனர். இந்நிலேயில் திருமால் தன்கையில் இருந்த வலம்புரிச்சந்தைக் காணது திகைத்தார். அப்போது ஒரு ஒலிகேட்டது. அது தன்னுடைய பாஞ்சசன்யத்தின் ஒலியாக இருந்தது. அவ்வோலி சிவகணநாதர் வாயி விருந்து வருவதாக அறிந்தார். திருமால் அச்சங்கைப் பெறச் சிவபெருமான நேர்க்கித் தவஞ்செய்தார் சிவபெருமான் வெளிப்பட்டு. அத்திகிரியில் வலம்புரி விகாயகரைப் பூசித்தால் பாஞ்சசன்யத்தை அடையலாம் என்று ஆணே தந்தார். திருமால் அவ்வர்றே வழிடட்டு விராயகர் அருளால் சங்கை அடைந்தனர்.

கஜமுகளே வென்றது: – கஐமுகன் மாகதமுனிவருக்கும். விபூதி என்னும் அசுரப் பெண்ணிற்கும் தோன்றிய அசுரன். சுக்கிரன் உப தேசத்தின் வண்ணம் தவம்செய்து சிவபெருமானருளால் ஆயுதங்களாலும். யராலும் அழியாத வரம்பேற்றன். வரபலத்தால் அனேவரையும் வதைத்து வந்தான்: தேவர்கள் இந்திரனிடம் விண்ணப்பித்துக்கொண்டனர். இந்திரன் திருக்கயில்மலே சென்று சிவகுமாரராகிய விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்துக்கோண்டான். விநாயகர் பூதப்படை புடைகுறப் பூமிக்கு எமுந்தருளி.

<sup>\*</sup> காஞ்சிப்புராணம்.

கலுமு எனது இராசதானியாயிய மதங்கபுரத்தை முற்றுகையீட்டார், போர் மூண்டது. அவன்கிட்ட பாணங்கின எல்லாம் விகாயகர் தன் கையிலுள்ள உலக்கையால் விலக்கி, அதினக்கொண்டே அவன் மார்பில் அடித்தார். அவள் மயங்கி விழ்ந்தானெயன்றி இறந்துபட்டானல்லன். அதினக்கண்டு இவன் ஆயுதங்களால் இறக்காத வரம் பெற்றவன் என்பதைத் திருவுளத்து என்னி, தன் கொம்புகளில் ஒன்றை ஒடித்து அவன்மிது ஏவினர். அவன் இந்த உடலேவிட்டுப் பெருச்சாளியாக வந்தான். விநாயகர் அதனே வரகனமாகக்கொண்டு அடக்கியாண்டார்.

இராவணன்ப் பந்தாடியது: - இராவணன் தனதரசியலும், தானும் அழியாடுருக்கச் சிவபெருமானே கொக்கித் தவஞ்செய்தான். சிவபெருமான் வெளிப்பட்டு சிவலிங்கப்பெருமானே அவன் கையிற்கொடுத்து 'இதனே உன் ஊருக்குக் கொண்டுபோய் சிவாகம விதிப்படி. பிரதிட்டை செய்து வழிபடுக; எண்ணிய எல்லாவற்றையும் எளிதில் எய்தலாம்; ஆகுல் இதனே கடுவழியில் எங்கும் கிழேமட்டும் வைத்துவிடலாகாது' என்று அருளிச் செர்தனர். இராவணனுக்கு ஒரே மகிழ்ச்சி. ஊருக்குப் புறப்பட்டான் இச் செட்டுயு நிந்த தேவர்களுடைய குழ்ச்சியால், வருணன், இராவணன் வயிற் நிற்புகுந்து சிறுகிர் பெருகச்செய்தான். சிவலிங்கப் பெருமானக் கையில் வைத்துக்கொண்டு சிறுமீர் கழிக்கக்கூடாது என்று எண்ணிய இராவணன் யாராவது வருவார்களா? என்று எதிர்நோக்கிருன். மிக ஆசார சிலமுள்ள அந்தணர் சிறுவன் ஒருவன் வந்தான். அவனிடம் ஒப்பித்து, 'தம்பிகிழே மட்டும் வைத்துவிடாதே' என்று சொல்லிச் சென் ஒன். சிறிது நேரத்திற் கெல்லாம், வந்த சிறுவன் இராவணனேயழைத்தான். அவன் வராமையூல் அச்சிவரிங்கத்தைக் கேழே வைத்துவிட்டு ஓடினுன். அவ்வளவுகரன்: இவலிங்கம் வேருன்றிவிட்டது. கருமம் முடித்து நீராடிவந்த இராவணன். மலேபைப் பெயர்த்த எனக்கு இந்தச் சிவலிங்கம் எம்மாத்திரம்? 'என்ற அசைத்துப் பிடுங்க முயற்சித்தான். சிவலிங்கம் குறைந்து. பசுவின் காது போல நீண்டதேயன்றிப் பிடுங்க முடியவில்லே. கைக்கு எட்டியது வாய்க்கு எட்டாமற் போனதுபோலச் சிவலிங்கம் கை ஈழுவிவிட்டதை யறிந்த இருவணனுக்கோ கோபமூண்டது. சிறுவனேக் குட்டவும், அடிக்கவும் ஒடிப்பிடித்தான். சிறுவன் உண்மை வடிவாகிய — சிவகுமாரனுகிய விராயகராகித் துதிக்கையால் அவனேப் பிடித்திமுத்துப் பந்தாடினூர்.

<sup>்</sup> கத்தபுராணம்: கயமுகனுற்பத்திப்படலம்



திருக்கோகரணம் அருள்திரு மகாபலேஸ்வார்



திருக்கோகரணம் மகாகணபதி

இராவணன் செருக்கடங்கி வழிபட்டு உய்க்தான். இக்க வரலாறு கடங்க இடம் திருக்கோகர்ணம் என வழங்கும் மகாபலேஸ்வரம். 1

னிரசையை வென்றது: விடியகப்பெருமான், காசியபர் அத்தி இரு வருக்கும் அவர்கள் தவத்திற்கு இரங்கிக் குழக்கையாகி, அவர்கள் விட்டில் வளர்க்கனர். தேவர்கள் அசுரர்களால் வருக்குன்பம் தொலேயும்; இன்பம் பெருக வாழலாம் என்று களித்தனர். இதலோயறிக்கு விரசை என்னும் அரக்கி நரமுகவிகாயகராகிய குழக்கையைத் தாய்தக்கையர் இல்லாதசமயம் பார்த்து விழுங்கிவிட்டாள். கணேசர் அவள் வயிற்றுட்சென்று கைகால்களே உதைத்துக்கொண்டார். அவள் வயிற கிழிக்தது; வெளிவக்தார். காசியபரும் அதிதியும் மிகழ்ச்சியையறிக்கு மகிற்க்கனர். 2

காணி கொணர்ந்தது: தென்றிசையைச் சமட்படுத்த, இறைவளிடம் திருமுடிக் கங்கைரீரைப் பெற்றுக் குடகுமலே வழியாகச் செல்லும் அதத்தியர், கங்கையுள்ள கமண்டலத்தை ஒரு அந்தணச் சிறுவனிடம் கொடுத்து, சிறுர்ர்கழிக்கச் சென்றுர். அந்தணச் சிறுவரை வந்த விராயகப் பெருமான் கமண்டலத்தைக் கீழேவைத்துச் சென்றர். அதத்தியர் நிரும்பி வந்து பார்க்கும்போது கமண்டலம் கீழே இருந்தது. ஒரு காகம் அதன்பிது உட்கார்ந்தது. காகம் தீண்டிய நீரைப்பயன்படுத்தக் கூடாதே என்று பரபரந்து அதனே ஓட்டமுயன்றர். சாகம் பறந்தது. அந்தவேகத்தில் கரகமும் கவிழ்ந்தது; காவிரியாகப் ெருகிற்று, இதனேக் 'கரகம் கவிழ்த்த காவிரிப்பாவை ' என்கிறது மணிமேகலே.

உதத்தன், துந்தரன் வதம்: விராயகர் காகியபர் குழந்தையாக வளரும்போது, உதத்தன் தந்தரன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும், கிளி வடிவெடுத்துக் குழந்தையைக் குத்திக்கொன்றுவிடுவது என்று சமயம் பார்த்திருந்தனர். விராயகர் இதனேயுணர்ந்து, அதிதியாகிய சன்னேயைப் பார்த்துக்கிளிகளேப் பிடித்துத்தர வேண்டினர். அதிதி பறக்கும்கிளிகள் நான் எப்படிப் பிடித்துத்தரமுடியும் என்றுர். விநாயகர் பருந்து உருவம் எடுத்துப் பறந்து சென்று, அவைகளேப் பிடித்துக் குத்திக்கொள் ரர். அவர்கள் கிளியுருமாறி, அசுரராகி விழ்ந்திறந்தனர்.

<sup>1</sup> திருவாவடுதுறையாதீனம் 21-வது குடிமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ கப்பிர மணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள் இத்தலத்திற்குச்சென்று வழிபட்டார்கள். அவர்கள் கொணர்ந்த திருவுகுவங்கள் இதில் சேர்க்கப்பெற்றுள்ளன. இந்த யாத்திரைசெய்வது கலபமான காரியமல்ல.

<sup>2</sup> பார்க்கவ புராணம் : 3 கத்தபுராணம் : காவிரிதிக்குபடலம்.

நக்கிராகரன் வதம்: கந்தருவராசதைய சித்தேரன் என்பவன் ட்டுநாக மணஞ்செய்துகொண்டான். அந்தமோகத்தால், தன் அரண்மனக்கு வர்த பிருகுவாகிய குருவை பறிக்கவில்லே. அவர் அவனே முதல்யாக\$ அவன் முதல்யாகிச் சோமவதிதீர்த்தத்தில் கிடந்தான். நீராட ைருகின்ற அவேவருக்கும் துன்பம் வினேத்துவந்தான். ஒருநாள் அதிதி நன் ம்களுகிய மகோற்கட விகாயகமூர்த்தியைத் தூக்கிகொண்டு கீரட்டர் ிசன்ருள். குழுக்கையக் கரையில் வைத் துவிட்டு நீராடி குள். குழந்தையும் ிரில் குடித்து கீந்தி விளேயாடிக் கொண்டிருந்தது. முதலே, குழந்தையைப் பிடித்துக்கொண்டது அதனே உணர்ந்த முனிகுமாரர்கள் ஓடிவிட்டனர். மிகார்கட விராயகர் அதன் வாயினின்றும் தட்பி அதன் புறிக் கொண்டார். அதன் கழுத்தை இருகாலாலும் அமுக்கிரைர். குளம் மு புதம் வலம்வக்கார். உந்தினர். பெய்லில் இர வந்து கரையில் சித்தார். முதலேயும் இறக்தது. பிருகுமுனிவர் சாபகீங்கியும்க்க சித்திர ு (சன் விரையகரை வழிபட்டு உய்ந்தான்.

கருத்திராகர் வதம்: மயூரேச விமாயகராக, உமாதெவியாரிடம் வளிக்கு வந்த பாலகணபதியைக் கொல்லக் கருதி, கிருத்திராகரன் கழு நருக்கொண்டு ஆகாயத்தில் தூக்கிக்கொண்டு சென் ஒன். அனேவரும் வருந்தினர். விமாயகர் அந்தக் கழுகின் மூக்கிலிருந்தபடியே பெருமூச்சு விட்டுக் கொண்டே அடிவயிற்றில் உதைத்தார். அசுரன் அது பொறுக்க வசற்றது வீழ்ந்து இறந்தான்.

கேடிமன், குசலன் வதம்: மயூ ரேச மூர்த்தியாக இருக்கும்போது இவலுக் கோல்லவந்த சேஷமன், குசலன், என்னும் இரு அசுரர்களும் இரண்டு பேரெலிகளாகித் தங்களுக்குள் சண்டை வளர்த்துக்கொண்டு இவர் மார்பில் வந்து விழுந்தனர். மார்பில் விழ்ந்ததால் அசுரர்களுக்குத்தான் வலி அதிகமாயிற்று. அதனுல் அவர்கள் இருவரும் இறந்தனர்.

குரூராசுரன் வதம்: உமாதெவியார் பக்கத்தில் மஞ்சத்தில் கண் வளருப் குழந்தையாகிய விராயகரைக் கொல்லக்கருகிய குருரன், மஞ்சத் தொடு வானிடைத் தூக்கிச்சென்றுன், விநாயகர் அவன் காதுகளேப் பிடித்தத் தொங்கிக்கொண்டே அவன் மார்பில் உதைத்தனர். அவன் இறந்தான்.

பாலாசரன் வதம்: பாலாசுரன் ான்பவன் முனிகுமாரனேப்போல் வெடந்தாங்கி வின்யாட்டாகச் சண்டை செய்பவளேப்போல விரையகருடன்





வலுச்சண்டை செய்தான், விமாயகரும் விளயாட்டாகவே மெடு நேரம் சண்டை செய்துகொண்டேயிருந்து, அவன் இவரை வஞ்சமாகக் கொல்ல வந்த சமயம்பார்த்து, அவன் கழுத்தைப்பிடித்து மெரித்துக் கொன் ஒர்.

வியோமாசுர வதம்: வியோமாசுரன் என்பவன் திருச்சுந்தியென்னும் நசரில் பலர் நடமாடும் இடத்தில் ஒரு பெரிய மாமரமாகி வளர்க்கு வானனாவ நின்ருன். எல்லோரும் இது என்றைக்கு எத்தனேபேரைக் கொல்ல இருக்கிறதோ என்று அஞ்சினர். விநாயகரை வேண்டினர், விநாயகர் அதனே ஆட்டியசைத்துப் பிடுங்கியெறிந்தனர். மரஉரு மாறிய அசுரன் விழ்ந்து இறந்தான்.

சதமகிஷபட்சனி வதம்: வண்டிக்கணக்கான உணவையும். நூறு எருமைகளேயும் ஒருவேன உணவாக உட்கொள்ளும் அகரப்பெண் ஒருத்தி, இந்திராணியைப்போல வடிவெடுத்துவந்து, மயூரேச விநாயகரை முத்தமிடுபவள்போலத் தூக்கி வானில் எறிந்து, கொல்ல எண்ணிறன். அதனே உணர்ந்த விநாயகப்பெருமான் அவள் காதுகளேயும், மூக்கையும் கிள்ளிக் கொன்றர்.

கமடாகர வதம் : கமடன் ஆமை வடிவுகொண்ட அசுரன். அவ**ண்** அடிவயிற்றில் குத்திக்கொன்றுர்.

தர்ப்பாசுரன் வதம்: வேனில்வெப்பம் தாங்காது உமாதேவியார் ஒருநாள் மாலே உய்யான வனத்திற்குச் சென்றுர். அங்கு ஒரு பாதுகாப்பான இடத்தில் கணேசரைத் தூர்கவைத்துவிட்டு, உருவச்சென்றர். அப்போது தர்ப்பாசுரன் சுழல்காற்று சித் தூர்கும் கணேசரை மஞ்சத்துடன் வானில் தூக்கியெறிந்தான். விநாயகர் அவன் பிடரி மயிரைப் பிடித்துக்கொண்டு, பிடரியில் ஏறியிருந்து, பிடரி ஒடிய உதைத்துக் கிறேதள்ளிக் கொன்றர். அவன் குருதிசோர இறந்தான்.

துந்துபி வதம்: துந்துப்பென்னும் அசுரன் விசாயகருடன் விசையாடு பவன்போல வந்து அவரைத் தூக்கித் தன் மடிமேல் வைத்துக்கொண்டு. நச்சுப் பழங்களே உண்பித்தான். அசுரனுடைய வஞ்சத்தையுணர்ந்த நஞ்சமர்கண்டன் மைந்தரான விசையகர், வினயாட்டாகவே அவன் தலே மயிரையும், பிடரியையும் பிடித்துக்கொண்டு கூத்தாடி நர். அதனுல் அவன் கலே இருகப்பெற்று இறந்தான். சரபாசுர வதம்: ஓர் அசுரன் சரபப் பட்சிபோல் வடிவெடுத்து, விராயகரைக் கொல்ல எண்ணிஞன். அவன் இறகுகளே முரித்துக் கொன்றர்,

ஆசாகரன் வதம்: ஆசாகரன் என்னும் அசுரன் மலேப்பாட்பின் வடிவாக இவரை விழுங்கினுன். விழுங்கும் அளவும் சிறு குழக்கையாக இருந்த விநாயகப்பெருமான் விசுவருபம் எடுத்து வயிற்றைக் கிழித்துக் கொண்டு வெளியில் வந்தார். அசுரன் இறந்தான்.

அபிஐய வதம்: அபிஐயன் என்னும் அசுரன் காட்டுயானே வடிவு கொண்டு விமாயகரை எதிர்த்தான். விமாயகர் அதன் சொம்புகளே முரித்துக் கொண்டுர்.

நாபுராசரன் வதம்: சிவபெருமானேப்போலவே, சாலிற் சிலம்பு அணிந்துகொண்டு விநாயகப்பெருமான் நடனமாடினர். அதினயறிந்த நூபுராசரன் அவர் காற்சிலம்பில் புசந்து. அவரைக் கொல்லக் காலம் பார்த் திருந்தான், நடனம் ஆடி ஓய்ந்த பிள்ளேயை ஆவலோடு வாரியெடுத்த உமையம்மை பிள்ளேயின் கால்கள் கனமாக இருப்பதையறிந்து ஐயுற்று விணவிளுள். அப்போதுதான் கால் கனமாக இருப்பதை யறிந்துகொண் டவர்போல, விநாயகர் தமது காலே வேகமாக உதறிஞர். சிலம்பிற்கிடந்த அதரன் கேடும் விழுந்து இறந்தான்.

மத்லியாசுரன் வதம்: விநாயகர் ஒருநாள் தடாகத்திற் சென்று வினயாடினர். பினுருவங்கொண்டு அதில் மறைந்திருந்த அசுரன், அவரை நீருள் இழுத்துச்சென்றன். விநாயகர் பினுடன் நீண்டநேரம் போரிட்டு, அவினப் பிடித்துக் கரையில் போட்டுக் கொன்றுர்.

கடாகரன் வதம்: கூடாகரன் என்பவன் ஒரு நச்சுப் பொய்கையைப் படைத்தான், அதில் விநாயகரும், முனிகுமாரர்களும் நீராட வருவர்கள், இறந்துவிடுவார்கள் என்று எதிர்பார்த்து, வானத்தில் மறைந் திருந்தான். அவன் எதிர்பார்த்தவண்ணமே முனிகுமாரர்கள் நீருள் மூழ்கி இறந்தனர். இதனேயறிந்த விநாயகர் வானத்தைக் கோபத்துடன் பார்த்தார். கண்ணிலிருந்து உண்டான தீப்பொறியால் கூடன் சாம்பலாயினன்.

இலாகரன் வதம்: கிலாகரன் பெரும்பாறை வடிவாக விராயகரைத் தடுத்து நீன்றுன். பதிதாக முணத்த பாறையைக்கண்டு, மக்கள் அனேவரும் மயங்கினர். விராயகரிடம் விண்ணப்பித்தனர், விநாயகர் பெருமூச்சு விட்டார். பாறை சுக்கு நூறு வியது. அதன் வடிவாக ரின்ற அசுரனும் மாண்டான்.

கர்த்தமாசுரன் வதம்: காசியபர் அதிதியாகிய தாய்துக்தையர்கள் விகாயகர் செய்யும் சிறுகுறும்புகளேப் பொறுக்கமுடியாது, அவருடைய இடுப்பில் ஒரு கயிற்றைக்கட்டி, முற்றத்தில் உலாவகிட்டனர். சமயம் பார்த்திருக்க கர்த்தமன், அவரை, எடுத்து விழுங்கி விட்டான். விகாயகர் விசுவருபம் எடுத்து வெளிவக்தனர். அசுரன் இறக்தான்.

சாயாசுரன் வதம்: மக்களின் நிறலேப் பற்றிரின்று அவர்களேக் கொல்லும் வழக்கமுடைய சாயாசுரன், விநாயகரையும் அப்படிக் கொல்ல எண்ணினை. விநாயகர் சிறுகல்லால் அவன் வயிற்றிலடித்துக் கொன்றூர்.

சஞ்சலாசுரன் வதம்: வஞ்சகணைய சஞ்சலாசுரன், விள்யாடும் போதே விகாயகரைக் கொன்றுவிடலாம் என்று எண்ணிவந்தான். விகாயகர் அவனியல் டை அறியாதவர்போல. முனிகுமாரர்களோடும் அவ றேடும் பந்து விள்யாடினர். சமயம் பார்த்திருந்த அசுரன் எல்லாரையும் தோ ரில் தூக்கிக்கொண்டு வானத்தில் பறந்தான். முனிகுமாரர்கள் பயந்து ஒலமிட்டனர். விநாயகர் இமயமலே போலப் பெருஞ்சுமையாயினர். அசுரன் தாங்கமாட்டாது தள்ளாடினுன். அவன் கழுத்தைக் காலால் இறுகப்பற்றி அடக்கினர்.

லிருகாசுரன் வதம்: அசுரன் ஒரு வன் செக்காய் வடிவுகொண்டு முனிகுமாரர்களே வெருட்டினன். இதனேக்கண்ணுற்ற விகாயகர் பாசத்தால் அவினக் கொன்று முனிகுமாரர்களேக் காப்பாற்றினர்.

கட்காசுரன் வதம்: ஒரு என் விராயகர் ஒரு சமிவவரிப் பகுதியில் முனிகுமாரர்களே மல்யுத்தஞ் செய்ய ஏவிவிட்டுக் கண்டு களித்துக் கொண் டிருந்தார். சமயம்பார்த்திருந்த கட்காசுரன் ஒட்ட கவடிவு கொண்டு முனிகுமாரர்களே மிதித்துக்கொண்டு இவரையுங் கொல்லவந்தான். விநாயகப் பெருமான் அவணக் காலால் உதைத்தார். உதைபொறுக்கமுடியாது அவண் தின்ற உணவைக் கக்கிக்கொண்டே விழுந்திறந்தான்.

தூமாட்சன் வதம்: காசிமன்னன், தன் மகனுடைய மணத்தை இடையூறின்றி முடித்துவைக்கும் வண்ணம் விசாயகரை வேண்டிக் கொண்டான், அவ்வண்ணமே உடன்பட்டு அவரும் அவனுடன் சென்றுர். வழியில் ஒரு பெரிய காடு இருந்தது. அதில் தூமாட்சன் என்னும் அசுரன் எல்லாரையும் பெல்லக்கூடிய ஆயுகம் ஒன்று வேண்டும் எனச் சூரியனே சோக்கித் தலஞ்செய்து கொண்டிருந்தான். சூரியன் அவன் தவத்திற்கு இரங்கித் தான் பெளிப்படாமலே வேல் ஒன்றைமட்டும் உதவினுன். அவ் வேல் வானத்திலிருந்து கேழ்கொக்கி வந்துகொண்டிருந்தது. விநாயகர் அதினக் கையில் ஏற்று, அதனுலேயே அவனேக் கொன்று அனேவரையும் காத்தனர்.

ஐகள், மறு வநம்: தமது தக்கையாகிய தூமாட்சன் இறக்தான் என்ற செற்றியைக்கேட்டதும் அவச் மக்களாகிய ஐகன் மநு இருவரும் கிகாயகர்மேல் படையெடுத்து வக்கனர் விசாயகப்பெருமான் ஒரு நெருச்சுகிட்டார். புயலிலகப்பட்ட இலவம் பஞ்சுபோல அவர்கள் கெடுக்தூரம் பறக்துபோப் விழுக்து இறக்தனர்.

ஆந்நூறுஅசுரர் வதம்; கருந்தகன் என்னும் அசுரன் ஏவலால் வந்த இந்து று அசுரர்களும் விராயகரைநேக்கிப் படையெடுத்து வந்தனர். அவர்களவே வரையும் தனது கால்பரட்டால் அழித்தார்.

தந்துன், விகண்டன் வதம்: அசுரர்களாகிய இவர்களிருவரும் காதிராசஃயும் விசாயகரையு h கொல்ல எண்ணிப் பிராமண வேடத்துடன், காதியரசனு டைய புரோகித குமாரர்களேப்போல வந்தனர். அவர்கள் வஞ்சத்தையுணர்க்க விசாயகர் உபசரிப்பார்போல இருகைகளாலும் வாரி உணத்துக்கொண்டு, கசக்கிப்பிழிக்து கொன்றனர்.

பதங்கள், விதுலன் வதம்; பதங்கன் விதுலன் என்னும் இவர்கள் நெலரும் புபற்காற்றக உருக்கொண்டு காகிக்கருக்கே துன்பம் வினத்தனர். விகாயகர் ஆதிசேடனேயறைத்து வாயுவை உண்ணச் செய்தார், காற்று உருவழிக்க அசுரர்களே விகாயகர் இருகைகளாலும் பிடித்துப் பூமியிலடித்துக் கொள்ளுர்.

நராந்தகள் வதம்: நராந்தகன் என்னும் அசுரன் சிவபெருமான் அடித்த வரவிசடத்தால் எல்லாரையும் வென்று விளங்கினன். வெற்றிச் சேருக்கால் எல்லாருக்குர் துன்பம் விளவித்தான். தோற்ரேடிய காசி மன்னன் விசுயகரை உபாசித்தான். விசாயகர் வெளிப்பட்டு அசுரின உதைத்துக் கொன்றனர். தவமேன்மையாலும் வரபலத்தாலும் மிண்டும் உயிர்பெற்ற சராக்தகன் போர்செப்தான். விசாயகர் அம்பினைல் எய்து,





அவன் தடை அறத்தனர் பிண்டும் பிண்டும் தடை முளேத்தது. அதனேக் கண்ட விராயகர் அவன்உடமே இல்லாதவண்ணம் திருவடியால் அவனேத் தேய்த்துக் கொன்குர்.

கூட்சிலா வதம்; கூடன் என்பவன் காசிக்கர் வாயிலில் கல்லாய்க் கெடந்தான். அசுரகைய அவனே விநாயகர் பரசு என்னும் ஆயுதத்தால் வென்றடக்கினர்.

காமக்குரோத வதம்: தருமதத்தர் என்னும் முனிவரின் புத்திரிக ளாகிய சித்தி புத்தியென்னும் இருவரையும் மணம் புரிந்துகொள்ள மகோற்கட விநாயகர் எழுந்தருளிய காலத்து, காமன் குரோதன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும் கழுதையாசவும் புலியாகவும் வந்து இடையூறு விளேத்தனர். விநாயகர் அவர்களேக் கைகளாற்பற்றிக் கறகறிவனச் சுழற்றிக் கீழேயடித்துக் கொன்றனர்.

குண்டகுஞ்சர வதம்: குண்டன் என்னும் அசுரன் யாளேவடிவு கொண்டு இவரைக் கொல்லவந்தான். விநாயகர் அவன் கழுத்தைநெரித்துக் கொன்ருர்.

சிரம்பா வதம்: தூமாட்சன் மனேனியாகிய சிரப்பா என்பவள் தன் கணவனேக்கொன்ற பழி நீர்த்துக்கொள்வதற்காகப் பேரழகியாக உரு வெடுத்து விராயகரை யணுகினள். விராயகரைப் பார்த்து 'பெருமானே! பச்சிலே முலிகைகளால் ஆன சிறந்த தைலம் சொண்டுவந்திருக்கிறேன்: நானே தேய்த்துத் தைலக்காப்பிடுவேன்; உத்தரவு தரவேண்டும் 'என்று வேண்டிக்கொண்டான். விநாயகர் ஒப்புக்கொண்டனர். அவள் விஷங் கலந்த தைலத்தைப் பெருமானுக்குத் தேய்த்தனள். விநாயகர் அவளது நீலியையறிந்து தேங்காயாலடித்துக் கொன்றனர்.

. ஜவாலாமுகன், வியாக்ரமுகன், தாருணன் வதம்: இப்பெயருள்ள அசுரர்கள் மூவரும், விநாயகரையும், அவர் இருக்கும் காசிந்தரையும் ஒருசேர அழிக்க எண்ணி, தாருணன் வாயுவாகவும், ஜ்வாலாமுகன் தீயாகவும் மாறி நகரையழித்தனர். வியாக்ரமுகன் புலியாகிக் கோட்டை வாயிவில் சின்றுகொண்டு எல்லாரையும் கொன்றும், விழுங்கியும் வந்தான். முக்கள் அஞ்சி விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்தனர். விநாயகர் பேருருக் கொண்டு புலி வாயைக் கிழித்தும், மற்றவர்களேக் கொன்றும் நகரைக் காப்பாற்றினர்.

மேகாசரன் வதம்: மேகன் என்னும் அசுரன் அந்தணவேடங் கொண்டு, காசி அரசன் யணுவி அரசே! இந்த விராயகர், ஊரில் இருக்கும் வரை ஊருக்கே கெடுது; சிலநாட்களாவது அவர் காட்டில் இருக்க வேண்டும் ' என்று கூறின். அரசன் கேட்டுச், சிந்தித்துப்பார்த்து, இதில் எதோ சூது இருக்கிறது என்று எண்ணி, 'அந்தணப்பேருமானே! தாங்களே சேன்று விநாயகரிடம் தெரிவியுங்கள் ' என் ஒன். அவன் அங்ஙனமே செய்தான். உனம் அறிந்த விநாயகர் இதனேக்கேட்டு மனமகிழ்ந்தவர் போல புன் கழுத்திலிருந்த முத்துமாலேயைக் கழற்றி, அவன் கழுத்தில் அணிந்தார். மாலே நெருப்பாய் அவனேச் சுட்டெரித்தது.

கூயன், மண்டுகள் வதம்: கிண ரகவும், தவினயாகவும் வடிவு கொண்டு இரு அசுரர்கள் விடியகரைக் கொல்லக் காத்திருந்தனர். இதனே யறிந்த கிடியகர் விஷத்திற்கு விஷங்கொடுத்து நீக்குவதுபோல, வஞ்சகனே வஞ்சனேயால்லயே கொல்லவேண்டும் என எண்ணிக் கிணற்றிற் குதித்தார். விடியகர் நெடுநேரம் வெளிவரவேயில்லே. மண்டுகன், விடியகர் இறந்தார் என்று எண்ணி மகிழ்ச்சியுடன் கிணற்றைகிட்டு உண்மைவடிவுடன் வெளியேறினுள். கூபனும் அசுரவடிவுடன் வெளிவந்தான். யார் விடியகரைக் கொன்றது என்றவகையில் அவர்களுக்குள் சண்டை மூண்டது. இருவரும் சண்டையிட்டுக் கொண்டு மடிந்தனர்.

அம்பன், அந்தகன், துங்கன் வதம்: அந்தகன் இருளாயும், அம்பன் ரோயும், துங்கன் மலேயாயும் காசிருகரைக் கணபதியுடன் அழிக்கக் காத்திருந்தனர். விராயகர் பெரியபறவையின் வடிவுகொண்டு சிறகால் சீரைத் தடுத்தும், மூக்கினலகால் மலேயைப்பிளர்தும், மேனியொளியால் இருணேயோட்டியும் நகரைக் காத்தனர். அம்முவரும் அழிந்தனர்.

தூன், சபலன் வதம்: ஒருநாள் விராயகப்பெருமான் சிவிகைமீது ஏற் உலாப்போந்தார். அவரைக் கொல்லக்கருதி, இந்த இரு அசுரர்களும் டெரிபஒல் செப்தனர். விநாயகப்பேருமா கேச் குழ இருந்தவர் எல்லோரும் மூர்ச்சையாயினர். விநாயகர் இவர்களேக் கரங்களாற் பற்றிச் சுழற்றினர். அவர்கள் அஞ்சி அடைக்கலம் புகுந்தனர்: அருள்வழங்கினர்.

கிபாக்ரன் வதம்: மயூரேச விகாயகர், பிரமகுண்டக்கரையில் இருந்து முனிவர்களுக்கு உபதேசம் செய்கின்ற காலத்து, ஐடரபின்னன் என்னும் அரைன் பலி உருவந்தாங்கி, முனிவர்களேக் கொல்லவந்தான். கார்க்கிய முனிவருடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் விகாயகர் தாமும் ஒரு பெரும்புலியாக அவதெடு பொருது வென்றர்.

மங்களாகரன் வதம்: மயூரேச விராயகருடைய பிள்ளப் பருவத்தில் மங்களன் என்னும் அசுரன், காட்டுப்பன்றியாக முனி குமாரர்களேத் துரத் தினன். விராயகர் அவனேப் பிடித்துப் பல்லேப் பிடுங்கியும், காலால் உதைத்தும் வதைத்தனர்.

கமலாசரன் வதம்: மயூரேச விராயகர். மயில்வாகனத்தில் ஆரோ கணித்து. சிவபெருமாறேடும் பார்வதி தேவியாரோடும் வானவழியாகச் சென்றனர். அப்ஃபாது கமலன் என்னும் அசுரன் ஆயுதபாணியாய் முனிவர்களேயும் தேவர்களேயும் எதிர்த்துப் பொருதனன். இதனேயறிந்த சிவபெருமான் குலம் ஒன்றை விநாயகருக்கு அளித்து, அவனே வெல்லுக எனப் பணித்தனர். விநாயகர் அச்சூலத்தையேவி, அவன் தலேயைப் பிளந்து வென்றனர்.

பிரமதை வதம்: பிரமகா என்னும் அசுரப்பெண் ஒருத்தி, அதிதி வடிவத்தோடு, காசி மன்ன கேக்கண்டு, என்மகன் மகோற்கட விராயகன் எங்கே? அவனே அறைத்துத் தருக, என வேண்டிக்கொண்டாள். அரசனும் அவ்வாறே விராயகரை அழைத்து முன் நிறுத்தி ஒன். அன்னேயாய்வந்த அரக்கி அவரைத் தம் மடிமீது கிடத்திக்கொண்டாள். விராயகர் அவளே விளையாட்டாகவே உதைத்துக்கொள்ளுர்.

துராசாரன் வதம்: பத்மாசுரன் மகனைய துராசாரன் காசியை ஆண்டு வந்தான். தேவர்கள் அவனே அழிக்கக்கரு இதோரக் கோட்டத்தை அடைந்து உமாதேளியாரை நோக்கித் தவஞ்செய்தனர். அம்மையின் முகத்திலிருந்து விநாயகப்பெருமான் வெளிப்பட்டார். அம்மையின் நேக்கவாகனத்தில் ஏறிக்கொண்டு வக்கிரதுண்டர் என்னும் பெயரோடு போருக்குச்சென்ருர். அசுரனும் பல மாயவடி வங்கொண்டு பொருதான். விருயகரும் பல வடி வங்கொண்டு அவள் மாயத்தை அழித்தனர். அவன் தலேயைப் பலமுறை யறுத்தனர். மீளமின அவன் உயிர்பெற்று எழுவதை யறிந்து விசு வருபங்கொண்டு திரு வடியால் தேய்த்துக் கொள்ருர். செருக் கிழந்த அவன் காசிநகரின் கரவற்பூ தமாயினன்.

தேவாந்தகன் வதம்: நராந்தகன் தம்பியான தேவாந்தகன் தன் அண்ணனே அழித்த விராயகர்மேற் பழிதிர்த்துக் கொள்ளச் சண்டையிட வந்தான். விநாயகருடைய தேவிமார்களாகிய சித்தி புத்திகளிருவரில், சித்திதேவியார் படைகளேப்படைத்து அவன்மேல் ஏவிஞர், அவைகள் யாவும் பயனற்று போயின. கிகாயகர் 'இறைவன் கொடுத்த வரத்தின் மேன்மைஇது' என்று எண்ணி, தன் கொம்பை எடுத்து அவன்மேற் செலுத்திக் கொன்றனர்.

கணன் வதம்: அபிலித் என்பவனுக்கும் குணவதி என்பவருக்கும் பிறந்த பின்ற கணன் என்னும் அரரன். அவன் வேட்டையாடச்சென்ற நாலத்துக் காட்டில் கபிலமுளிவர் சிந்தாமணியின் உதவியால் பருவிருந் தளித்தார். அதன் பெருமையை நேரில் அறிந்து கொண்ட கணன் கபிலரிடமிருந்து அதனேப்பிரும்குக்கொண்டு வந்து விட்டான், கபிலர் விநாயகரை நேரக்குத் தவஞ்செய்தார், விநாயகர் பாசத்தால் அவன் தலேயையறுத்து அவேவரையும் பாதுதாத்தனர்.

மூடிக வாகன வரலாறு: இந்திர சபையில் வாமதேவரை அவமதித்த விர்ளஞ்சன் என்னும் நந்தருவன் அவர் சாபத்தால் பெரிய எலியாபினன் பராசர முனிவரின் ஆச்சிரமத்தைப் பாழ்படுத்தினன். பராசரர் விகாயகரை வேண்டிக்கொண்டார். விராயநர் ஆகுவாகிய அதனே வாகனமாக்கொண்டு அடக்கியாண்டார்.

எமன்படித்த வரலாறு: மயூரேச விராயகர் ஒருநாள் முனிகுமாரர் கருடன் குளக்கரைக்கு வின்யாடச் சென்றர். அங்கே முனிவர்கள் குறிறுதேசம் செற்தருளும்படி வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் பர்ணசால்க்குள் அவ்வாறே, அவர்களுக்கு குறிறே தேசம் செய்துகொண் டிருந்தனர் முனித மார்கள் வெளியே கிளேயாடிக்கொண்டிருந்தனர். ஒரு காட்டுப்பூளே அவர்களே வெருட்டியது.முனிகுமாரர்கள் நெடுத்தூரம் ஓடிக் கினத்துப்போயினர். அதனுல் வடக்கே தலேவைத்துக்கொண்டு உறங்கிப் போனர்கள். அதனேப் பெரிய அவமதிப்பாக எண்ணிய எமன் அவர்களேப் பிடித்துவரக் தூதர்களுக்கு ஆணேயிட்டான். அவர்களும் அவ்வரேற செற்றனர். முனிவர்கள் மக்களேயிழுந்தமையால் வருந்தினர். விநாயகர் மடில்வரகனத்தில் ஏறிச்சென்று எமின உதைத்து அடக்கி அவர்கள் அன்வறையும் மீட்டுக்கோடுத்தனர்.

அனலாசுரன் வதம்: யமன் மதறுகிய அனலாசுரன், அனேவரையும் விழுங்கி ஆரவரித்தான். அதனேக்கண்டு அஞ்சிய முனிவர்கள் விராயகப்





பெருமானே வேண்டிக்கொண்டனர். விரையகர் விசுவருபமெடுத்து அவனே விழுங்கி, பண்டுபோல் உருவந்தாங்கிகின் நர். அனே வரும் விராயகப் பெருமானது அளவிலாற்றலேக் கண்டு விம்மிதமுற்றனர்.

சிந்து வதம்; உக்கிரை என்னும் அசுரப்பெண்ணுக்குச் குரியன் சேர்க்கையாற் பிறந்தவன் சிந்து என்னும் அசுரன், அவன் சிவபெருமானே நோக்கிக் டுந்தவம்புரிந்து வரம்பலபெற்றன். அதலை அமரர் யாவரையும் வதைத்துவந்தான். தேவர்கள் அவனது கொடுமைக்கு ஆற்றுது விநாயகரை வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் போர்முறைப்படி அந்த அசுரனுக்குத் தூது அனுப்பித் திருந்துமாறு பணித்தார். அப்படியும் அவன் கேளாமையால், படை படுத்துச்சென்று அவனேப் பரசிறைப்பெனர். தேவர்களேச் சிறையீட்டார்.

சிந்தூரன் வதம்: சிந்தூரன் என்னும் அகரன் பிரமதேவனது கொட்டாவியிற் பிறந்தவன். பிரமனிடம் பெற்றவரத்தால் எல்லாரையும் வருத்திவந்தூன். முனிவர்களுடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் விநாயகர் விசுவருபம் எடுத்துச் சிந்தூரனேப் பிடித்துக் கைகளாலேயே கசக்கிப் பிழிந்தூர். அந்த அகரனுடைய உதிரத்தை வெற்றிச்சின்னமாக நெற்றியிற் பொட்டிட்டுக்கொண்டார்.

## வரலாறுகளால் அறியப்பெறும் உண்மைகள் :

வரலாறுகள் பலவாக, ஒன்ரேடோன்று ஒவ்வாதனவாக இருப்பதால், இன்று அவற்றைப்பற்றிச் சிலர் ஐயங்கோள்கின்றனர். முன்னர்க் காட்டியவண்ணம் இவ்வரலாறுகளின் அடிப்படைத் தத்துவங்களே ஆராயின் ஐயம் ஒழியும் என்பது உறுதி. மக்களுக்கு வரும் இடையூ றுகள், ஒடுகின்ற தேருக்குப்போட்ட முட்டுக்கட்டை கள்போல. முட்டுக்கட்டை ஒட்டத்தைத் தடுப்பதால் தேருக்கு இடையூறு செய்வனபோல் தோன்ற லாம். உண்மையில் அவை வேகத்தில் தேரி எங்காவது போய் விழ்ந்து விடாதபடி - ஒதுங்கிப் போகாதபடி காக்கப் பயன்படுவதை யாவரும் அறிவர். அதுபோல வாழ்க்கையில் வரும் இடையூறுகளும் நம்முடைய ஆணவத்தடிப்பை அகற்றி நாம் செம்மைநெறியிற் செல்லத் துணே

அத்தகைய இடையூறுகள் யாரால் - எக்காலத்து - எவ்வளவு உண்டாகும் என அரிய இயலாது, விராயகர் இடையூறுகளுக்கெல்லாக் தல்வராக - அவற்றை யடக்கி யாள்பவராக – அவைகள் அன்பர்களேச் சென்றுபற்று தவண்ணம் தடுப்பவராக இருந்தும். அவரையே எத்தனே வகைகளால் வந்து சேர்ந்தன என்றதை இந்த வரலாறுகள் எடுத்துக் காட்டுயின்றன. விடிரயகருடைய பகைவர், கிளியாக, செவிலித்தாயாக, செக்காயாக, முதல்யாக, கழுகாக, கழுதையாக, எனியாக, முனிகுமாரனுக அழகியாக, ஆமையாக, புயலாக, இடியாக. எல்லாம் வந்தனர்; விநாயகர் அவற்றைவென்ருர் என்ற வரலாறு மக்களுக்கு வரும் இடையூறுகள் இன்னின்ன வழியில் வரும்; அவற்றைவெல்ல அவற்றைவென்றவரையன்றி வேறுபாரையும் துணேயாகக் கொள்ளின் இயலாது என்ற உறுதியையும் நம்பிக்கையையும் உண்டாக்கவந்தன.அங்ஙனம் உண்டான நம்பிக்கையை இராவணனேப் பந்தாடினுர் அசுரர்களே வென்ளுர் என்ற வரலாறுகள் வேர்கோள்ளச் செய்கின்றன. அவர் அளவில்லாக ஆற்ற லுடையவர் என்பதை விளக்கவந்தன. மேல்வரும் வரலாறுகள் அன்பர்கள் எத்தகைய பாவிகளாயினும், வழிபாட்டில் ஊன்றி நிற்பார்களாயின், அவர்கள் எய்தாத இன்பப்பேறில்லே என்பதை விளக்க வந்தன. எல்லாங்கூடி, இறைவன் அளவிலாற்றல் உடையவன், பெருங்கருணேக்கடல், அவனேச் இறுபோழுது வழிபட்டாலும் பெரும்பயன் வினேயும் என்ற உண்மையைப் புலப்படுத்த வந்தனவே.

> கனிய கினேவொடு நாடொறும் காதற் படும்அடியார்க்(கு) இனியன் இனியொகு இன்னுங் கிலம்கை கும்வணங்கும் பனிவெண் பிறைகறுங் கொன்றைச் சடைப்பலி தேரியற்கை முனிவன் சிறுவன் பெகுவெங்கொல் யானே முகத்தவனே.





## வழிபட்டவர்களும், பெற்ற பயனும்

100000000000

சோமகாக்தன் என்னும் அரசன் பிருகு முனிவர்பால் விகாயக மக்திரத்தை உபகேசங்கேட்டு. வழிபட்டுக் குட்டகோய் கீங்கப்பெற்றன். இறுதியில் சாருபமுத்தியையும் பெற்றுன்.

கியாசர் விராயகருடைய ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைத் தியானித்து. உலகம் உய்யப் பதினெண்புராணங்களேயும் ஆக்கித் தந்தனர். தட்சன் முத்கலமுனிவர் உபதேசப்படியே கணேசரை வழிபட்டு, சிவரிந்தைசெய்த பாவத்தையும், வீரபத்திரக்கடவுளால் அடைந்த பலதுன்பங்களேயும் போக்கிக்கொண்டான்.

பிரமன், விநாயகரை வழிபடாது சிருஷ்டிக்கத் தொடங்கவே, படைத்தவையாவும் பேயும் பிசாசுமாயின். துன்பம்வினத்தன. அதுகண்டு அஞ்சிய பிரமன் கணபதியின் ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைச் செபித்தான். அவர் வெளிப்பட்டுச் சித்தி புத்திகளே உபாசிக்கத் திருவாய்மலர்ந்தார். அவனும் அவ்வண்ணமே செய்து. அவர்களேத் தமது புத்திரிகளாகப் பெறும்பேறு பெற்றுப் படைப்புக்கொழில் கைவரப்பெற்றுன். தமது புத்திரிகளை மணந்து கொள்ளும்வண்ணம் விநாயகரை வேண்டினன். விநாயகரும் மணந்து கொண்டனர்.

மது கைடவர்களால் வருக்கிய விஷ்ணு. சி வ பெருமானிடம் விராயக சடாக்ஷரமக்கிரத்தை உபகேசம் பெற்று, அவர்களே வெல்லும் ஆற்றலேப் பெற்றுர்.

வல்லாளன் என்னும் செட்டி, வினயாட்டாகக் கல்லேக் கணபதி யாகப் பாவித்து வழிபட்டான். ஊரவர்கள் அவனுக்குப் பல துன்பங்களேச் செய்தனர். விநாயகர் அவளேக் காத்து அருள் புரிந்தார்.

கற்கள் என்னும் அரசகுமாரன் குட்டகோயால் வருக்தினன். முத்கல முனிவரிடம் கண பதி ஏகாக்ஷாமக்திரத்தைப் பெற்றுத் தியானித்து, கோய் கீங்கியுய்க்தான். கவுண்டின்ய ககரத்திற்குக் காவலனும் ஆனன். விதர்ப்பதேசத்து மன்னனுகிய விமராசன் விராயகரின் ஏகாக்ஷர மந்நிரத்தைச் செடித்து. ருக்மாங்கதன் என்னும் பிள்ளேயைப் பெற்று மகிழ்ந்தான், ருக்மாங்கதன் வேட்டையாடச் சென்றபோதுகவிமுனிவனின் மனேகி முகுந்தையால் காதலிக்கப்பட்டான். அதற்கு ருக்குமாங்கதன் உடன்படாமையால் அவள் சபித்தான். வெண்குட்டம் உண்டாயிற்று. நாரதர் உபதேசப்படி அவன் கதப்பநகரத்துக் கணேசகுண்டத்தில் மூழ்கிச் சிந்தாமணி விசுயசரை உபாசித்து, நோய் நீங்கப்பெற்றன். இறுதியில் சாலோக பதவியும் பெற்றன்.

இந்திரன் தனது தகாத செயலால் விள்ந்த ஊன இந்திரியத்தை ஞாகேந்தியமாகப் பெற்றதும் விராயகப் பெருமானுடைய சடாக்ஷர மந்திர செபத்தால். கவிமுனிவன் மனேயாகிய முகுந்தையென்பவளுக்கும், இந்திரனுக் சம் பிறந்த மகளுகிய கிரிச்சிரமன் என்பவன், தன் தந்தையாகிய கவி முனிவரிடம் கணபதிமந்திரத்தை உபதேசம்பெற்றுக் கல்வியிற் சிறந் தவகை விளங்கினன். அத்திரி மகரிஷியை வாதத்தில்வென்றுன். வரத கணபதியை அமைத்து வழிபட்டு முத்திபேற்றுள்,

பட்டுத் தன் மனத்தாலேயே வச்சிரதந்தன், வீமகாயன், காளகூடன், சண்டன். பிரசண்டன் என்ற ஐந்து பிள்ளேகளே உண்டாக்கி எல்லா உலகங்களேயும் தன் ஆட்சியின்கேழ் இருத்தினன். திரிபுரன் என்னும் பெயரோடு வங்காளத்தைத் தலேநகராகக்கொண்டு ஆண்டுவந்தான்.

தேவர்கள், கணபதி அஷ்டாக்ஷர முந்திரத்தை நாரதரிடம் உபதேசம் பேற்று, அதரரால் இறந்த தத்தம்பதவியை மீட்டும் பெற்றனர். விமனர் என்பவர் கணேச மகாமந்திரத்தைப் பெற்றுத் திரிபுரனேக்கொன்று வெற்றி விரராக விளங்கினர் உமாதேவியார் விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தை மேற் கொண்டு உலகுப்பச் செப்யும் தமது எண்ணங்களே ஈடேற்றிக்கொண்டார்.

கர்த்தமன் என்னும் அரசன் பிருகுமுனிவர் வாயிலாக, 'தான் இப்போது நுகரும் அரச போகங்களுக்குக் காரணம் முற்பிறப்பில் செய்த கணபதி உபாஸ்டீனபே ' என்று அறிந்துகொண்டான். அத்துடன் நில்லாது எடுத்த இந்தப்பிறவியிலும் சதுர்த்தி விரதம் அனுட்டித்து இருமைப் பய கேயும் எய்தினுள்.





மன் கௌசிக முனிவரிடம் பிள்ளயார் மக்கிரத்தை உபதேசம் பெற்று. விராயகசதுர்த்தி விரதத்தை யநுட்டித்து, திக்விஐயம் செய்தான். கற்பொழுக்கம் குன்றுத சந்திராங்கத மன்னனிடம் சண்டைக்குவக்த அரக்கி ஒருத்தி, அரசன் கையைத்தீண்ட முயற்சித்தாள். அரசன் கூசி மடுவிற்பாய்க்தான். அங்கு மாககன்னிகையர்கள் அவனே வரவேற்று உபசரித்தனர். காதலித்தனர். அரசன் உடன்படவில்லே. அதனுல் அவனே செடுமாள் சுணங்கவைத்து விட்டனர். கணவனேக் காணது வாடிய அவன் மனேவி இந்துமதி நாரதமுனிவர்பால் கணபதி மந்திர உபதேசம்பெற்று விராயகரை முறைப்படி வழிபட்டாள். விராயகர் அருளால் நாககன்னி கையர் மனம் இரங்கினர். அவனே விடுதலேசெய்தனர். கணவனேயடைந்த இந்துமதி களிகூர்க்தான்.

முருகன் கிருஷ்ணேயாற்றின் வடகரையிலுள்ள வனத்தில் விடியகரை வழிபட்டு அவரருளால் மயில் வாகனத்தையும் பலவரங்களேயும் பெற்ருர். அவ்வனத்தையே மயூரேசம் என்னுந்தலமாக அமைத்து இலக்ஷ் விடியகர் என்னும் மூர்த்தியைப் பிரதிட்டைசெய்து வழிபட்டுச் சூரபன்மனுதியரை வென்றுர்.

மன்மதன் சிவ பெருமானிடம் பிள்ளேயாரடைய ஏகாக்ஷர மந்திர உபதேசம் பெற்று, விரையகர் துணேயால், விஷ்ணு கிருஷ்ணரைகத் கோன்றிய காலத்து, அவருக்கு மகதைப் பிறந்து பிரத்யும்கன் என்னும் பெயரோடு உருவங்கொண்டு விளங்கினுன்.

கருஷ்ணன் மனேவியாகிய ருக்மணிதேவி கணேச உபாஸீனயால். சம்பராசுரனே வென்று பிரத்யும்கின மிட்டாள். ரதி தவியின் அவதார மான சம்பரன்மகளேப் பிரத்யும்கனுக்கு மணம் புரிக்தாள். தன் அநுமதியின்றித் தன்மகளேக் காதவித்துக் கலக்திருக்த அசிருத்தனேப் பாணுசுரன் கிறையிட்டான். பிரத்யும்கன் விகாயகரை வழிபட்டுச் சதுர்த்தி விரதம் இருக்து அசிருத்தின் மீட்டான். மருமகளாகிய உஷாவையும் அழைத்து வக்தான்.

ஆதிசேஷன் நாரதரது உபதேசப்படி சதுர்த்திவிரதம் இருந்து அவரருளால் ஐந்தலேப்பாம்பாக அரன் முடியில் இருக்கவும். ஆயிரந்தலேப் பாம்பாக அவனியைத்தரங்கவும். ஒருதலேயோடு விநாயகருக்கு உதரபந்தன மாக இருக்கவும் வரம்பெற்றன். விப்பிரதன் என்னும் வேடன் முற்கல

முனிவரிடம் கணேசமம்டுர உபதேசம்பெற்று, ஆயிரவருஷம் தியானித்து. புருகண்டி என்னும் பெயரோடு விகாயகரையே ஆசாரியராகக்கொண்டு ஞாறோத்சம் பெற்று முத்தியடைந்தான். அவன் அநுட்டித்த விரதம் சங்கடனுர சதுர்த்தி விரதம். கிருதவீரியனும் அவ்விரதத்தை யநுட்டித்து அத்திரிமுனிவரிடம் உபதேசம்பெற்று புத்திரப்பேறு எற்கு மகிழ்ந்தான்.

கார்த்கவிரியன் என்னும் அரசன் தத்தாத்திரேய முனிவரிடம் கணேசமந்திர உபர்த்சம் பெற்று உடற்குறைக்ங்கி, ஆயிரம் கைகளேயும், அதற்கேற்ற வலிமையையும் பெற்றுள். இவன் பிரதிட்டைசெப்த மூர்த்தி பிரவான விராயகர். இந்த விராயகரை வழிபட்டே, ஆதிசேடன் வலிமை வாய்க்கப்பெற்றுள். இராவணன் இலங்காதிபத்பம் பெற்றன். பாண்ட வர்கள் துரியோதனுயரை வென்றனர். அங்காரகன் நவக்கிரகங்களில் ஒன்றுன். சந்திரன் களங்கம் கீங்கப்பெற்றுன். மதுகு தனன் என்னும் அந்தணனும், சலபன் என்னும் அரசனும், சுமித்திராதேவி என்னும் அரசியும் தம்முன் ஒருவரையொருவர் சபித்துக்கொண்டு கழுதையாகவும், எருதாகவும் புலித்தும் விராயகர்மேல் விற்த்தினர். அதனைல் மகிழ்ந்த விராயகர் அன்னரிக்கும் அருள்பாலித்தனர்.

ஜனகள் அகம்பிரமவாதியாக இருந்தமையால் நாரதரை அவமதித் தான். நாரதர்வெண்டுகொளுக்கு இரங்கி விநாயகர் தொழுரோய் கொண்ட அந்தண அக எழுந்தரு ரி அவன் செருக்கையடக்கினர். உண்மை யுணர்ந்து தீவன் முக்ததைன். திரிசகன் என்றும் ஏழைப் பிராமணன் கணபதியை உபாசித்து வர்தான். கணேசர் அவனுடைய அன்பை உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டத் தொழுசோய்கொண்ட அந்தணனுக அவன் வீட்டிற்கு எழும் தகுளிறர். அந்தணன் மனேனியாகிய விரதை என்பவள், தன்விட்டில் உணவுட்பொருள் ஒன்றுமில்லாமையால் அறுகைக் கிள்ளிக்கொடுத்து விருந்து பேணினுள். அதனே உண்டுகளித்த விரையகப்பெருமான். தன் உண்மைவடிவத்தைக் காட்டி மறைந்தனர். கவுண்டின்ய முனிவர் தினர்தோறம் பதி னுபிரம் அறுகுவீதம்தேடி அருச்சித்து வந்தனர். அதனேக் கண்ட-பசியாலும் வறுமையாலும் வாடிய ஆசிரியை என்னும் முனிவர் பத்தினி இந்த விரையகப்பெருமான் தம்மை ஒரு அறுகுகொண்டு பூரித்த வர்க்குப் பெருஞ்செல்வம் அளிக்கின் ஒரே? பதினுயிரம் அறுகுசாத்தும் கம்மை ஏன் இப்படித் தவிக்கவிட்டிருக்கிரர் என்று வருந்தினுள். இதனே யறிந்த கவுண்டின்ய முனிவர் ஓரறுகை எடுத்துக்கொடுத்து, 'இதனேக்

கொண்டுபோய் இந்திரனிடம் கொடு: வேண்டியபொன் தருவான், என்றூர். ஆசிரியை அவ்வாறே செய்தனன். அறுகைப்பெற்ற இந்திரனும், குபேரனும், திரிமூர்த்திகளும் தங்கள் செல்வங்களே பெல்லாம் அறுகின் எடைக்கு இட்டும் ஒத்துவராமையால் தாங்களே ஏறியிருந்து அறுகின் பெருமையை உலகிற்கு படுத்துக் காட்டினர்கள்.

பஞ்சமாபாதகளுகிய சாம்பன் என்னும் அரசன், வேட்டைக்குப் போன இடத்தில் வரககணபதியின் சர்நிதிபில் நுறைந்தான். காட்டில் வின்யாட்டாகப் பறித்து வந்த காய்கறி கனிகளேக்கொண்டு குறும்பாக நிவேதித்தான். அவன் இறந்த பிறகு மறுபிறப்பில் 'வீமன்' என்னும் வேடனைன், ஒருநாள் வேட்டைக்குச் சென்றவிடத்து ஒரு பிராமண கேக் கொன்று வழிப்பறி செய்தான். அதனைல் அவகைப் பிரமஹத்தி தொடர்ந்தது அஞ்சியோடிய அவன் ஒரு வன்னிமரத்தின்மீது ஏறினன். தூக்கம் வராம விருக்கத் தழைகளேப்பறித்துக் கீழே போட்டுக்கொண்டி நூந்தான். அதன் அடியில் ஒரு விநாயகர் திருவுருவம் இருந்தது. அதன்மேல் வன்னிப் பத்தி ரங்கள் விழுந்தன. புத்தியொடு படாமலே விநாயகரைப் பூசித்த புண்ணியத்தால் சாலோக பதனிபெற்றன்.

விஷ்ணு வன்னிவிராயகரைப் பூசித்து இரணியக்கிபுவை வென்ரூர். கண்பதியைப் பூசித்து மாபலியைவென்றர். சீர்த்தி என்னும் வாமன அரசு விராயக உபாஸ்?னயால் தன் கணவனுகிய பிரியவிருதன் அன்பையும் பெற்று, விநாயகரை வன்னிப் பத்திரத்தால் பூசித்து கூடிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் மகனேயும் பெற்குள். ஒருமுறை பொகுமைகொண்ட இவளது மாற்ருள் இக்குழந்தைக்கு விஷம் கொடுத்துக் கொன்றுவிட்டாள். சிர்த்தி மிக வருக்தி, கிரிச்சிரம முனிவருடைய ஆனேயின்வண்ணம் ஒருநாட் பூசையைத் தானம்செய்து தன் மடினுக்கு உயிருட்டினர். சமி என்பவள் அரவமுனிவருக்கும், சுவேதைக்கும் பிறந்த பெண். மந்தாரன் தௌமிய முனிவரின் புத்திரன். இருவருக்கும் மணமாயிற்று. மன மகிழ்ச்சியுடன் இருவரும் மணமகளில்விற்குச்செல்கின் ஐர்கள், வழியில் துடிக்கையுடனும் தொக்தி வயிற்றுடனும் புருகண்டி முனிவர் வக்கார். அவரைக்கண்டு அவர்கள் நகைத்தார்கள். முனிவர் அவர்களிருவரையும் மரமாகச்சபித்தனர். அதனேயுணர்ந்த அரவமுனிவரும் சுவேதையும் கணபதியைரேக்கித் தவஞ் செய்தனர். கணேசர் வெளிப்பட்டு அவர்கள் மரமாகவே இருந்து எல்லாச் சுறப்பையும் எய்துக: அம்மரங்களின் பத்திர புங்பங்களே எமக்கு விருப்ப மானவை என்று அருள்செய்தனர்.

பிரமன் விநாயகரை முதலில் வழிபடாமல் காயத்ரிதேவியுடன் ஒரு யாகம் செய்தான், அதனுல் யாகம் தடைபட்டது. சிவபெருமானுல் நெரிக்துகொண்ட பிரமன் வன்னியிலேயைக்கொண்டு விநாயகரை வழி பட்டான். யாகம் இடையூறின்றி ரிறைவெய்தியது. கூடிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் அரசன் வன்னியிலேயைக்கொண்டு விநாயகரை வழிபட்டு அரசாட்சி முதலிய எல்லா நன்மைகளேயும் எய்தினுன்

சுந்தரி என்னும் அரசகுமாரி ஒருத்தி தீயசெய்கைகளாற் புலேச்சி யாயினர், விராயக சதுர்த்தியில் அடியார்கள் உண்டெறிந்த இலேகளில் இருந்த உணவையுண்டு, விராயக நாமத்தை ஓதக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த புண்ணியத்தால் தெய்வவுருப் பெற்றள். சூரசேனன் என்னும் அரசன் இந்திரன் வாயிலாகக் கேட்டு சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட் டித்துச் சாயுச்சிய முத்திபெற்றன். தாய்க்கொலேசெய்த புதன் என்னும் பிராமணன், தனது தகாத செயல்களாற் குட்டரோயுற்று வருந்திறன். சூரசேன மகாராசா இவனேக்கண்டு இரக்கப்பட்டு கணபதிமந்திரத்தை உபதேசித்து. சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட்டிக்கச்செய்தார். அநுட்டித்த அவன் நேர்க்கிச் சிலகாலம் வாழ்ந்தான். பின் சாலோகம் பெற்றுன்.

பரசுராமன் பரமசிவனேக் குருவாக அடைந்து கணேச மந்திரமாகிய ஆநைமுத்தை உபதேசம் பெற்றுப் பகைவென்று, தானடைந்த அரசியலே அந்தணர்களுக்குப் பங்கிட்டுக் கொடுத்தான். சிறந்த சிவயோகியானன். காசியபர் விநாயகரை வழிபட்டுப் படைப்பு வன்மையுடன், அவரையே புதல்வராகவும் பெற்று மகிழ்ந்தார்.

இவ்வண்ணம் புராண வரலாறுகள்பல விசாயகபுராணத்திலும், காஞ்சிப் புராணத்திலும், கந்தபுராணத்திலும் வாமன, வராக, பாத்ம புராணங்களிலும் விரிவாகக் கூறப்பெற்றுள்ளன.

> யானே முகத்தான் பொருவிடையான் சேயுழகார் மான மணிவன்னன் மாமருகள் - மேல்லிகமும் வெள்ளக் குமிழி மதத்து விகாயகள்என் உள்ளக் கருத்தின் உளன்.



அருள்திரு காசி துண்டி விநாயகர்



# சிறந்த தலங்கள்

Maderna company and company

இறைவன் எங்கும் விளங்கினுலும், திருக்கோயில்களில் மிக விளக்கம் பெற்றுள்ளார். பசுவின் உடம்பெங்கும் பால் பரவியிருப்பினும் முலேயின் வழியாகவே வெளிப்படுகின்றது, அதுபோல விராயகர் எங்கும் எழுந்தருளியிருந்தாலும், சில தலங்களில் அவருடைய திருவருட்போலிவு சிறந்து தோன்றுகின்றது. அத்தலங்களேயும் அவைகளிலுள்ள விநாயகர் திருநாமங்களேயும், முடிந்தவரையில் வரலாற்றையும் தெரிவிப்போம்.

திருவாவடுதுறை :

துணேவந்த விநாயகர் அழகிய விநாயகர் சிவப்பாகாச கிநாயகர்

திருநறையூர்ச்சித்திச்சரம் :

திருவிடைமருதூர்:

ஆண்டவிராயகர்

திருவையாறு:

ஆதினீராயகர்

விருத்தாசலம் :

ஆழத்துப்பிள்ளேயார்

தருச்சிராப்பள்ளி :

உச்சிப்பீள்ளேயார்

குடந்தைக் கிழ்க்கோட்டம் : (நாகேஸ்வரசுவாமிகோயில்)

கங்கைக்கணபதி

திருக்காளுமில் :

கடுக்காய் விராயகர்

திருக்கச்சூர் :

தாலமூலவிகாயசர் கருக்கடி விகாயகர்

**இருக்கட்டிர்** :

கள்ளவாரணப் பிள்ளேயார்

கடிக்குளம் :

திருக்கருகாலூர் : சிதம்பரம் : கற்பக விரையகர்

இருமுருகள்பூண்டி:

கடப்படுபின்னயார்

இருநாட்டியத்தான்குடி :

கைகாட்டி விளயகர்

இருக்கொட்டையூர் : கோடி விராயகர் இருமறைக்காடு : கிந்தாமணி விராயகர் விரகத்தி விராயகர் இருமேமூர் : கந்தரகணபதி இருவுசாத்தானம் : குதவனட்பிள்ளேயார் அன்பிலாலந்துறை : செவிசாய்த்த விராயகர்

இருநள்ளாறு: சொர்ண கிராயகர்

இருமுறைசுட்டிய விராயகர் கற்பகப் பிள்ளேயார் (கேடித்ரபாலப் பிள்ளேயார்) நூம்பரம்: (முக்கு இணி விராயகர் (முகக்கட்டண விராயகர்) உச்சிட்ட விராயகர்

இருப்பின்யூர் : ஆணேயிருந்த விநாயகர்

நாகபட்டினம் : மாவடிப் பிள்ளேயார் எகாபரணப் பிள்ளேயார் பஞ்சமுக விரையகர்

நிருஇன்னம்பர் : நிருத்தன வினயகர்

இருவீழிமிழல்: படிக்காசு விநாயகர்

இருமாகறல் : போப்பா விகாயகர்

கோழி : ஆபத்துக்காத்த விராயகர்

திருநாரையூர் : திருவெண்ணெய்நல்லூர் :

அம்பல் : கட்டு விரையகர்





மாற்றுரைத்த விகாயகர் திருவாகுர் : வாதாபி விளயகர் ஆல்வாய் (மதுரை) : சிதம்பரம் : முக்குறுணிப் பிள்ளேயார் របារពីជំនា வரசித்தி விராயகர் លល់ល្ង : திருக்களர் : வவம்புரி விகாயகர் காஞ்சிபுரம் : அத்திகி: திருப்புகலூர் ; வாதாபி விகாயகர் திருச்செங்காட்டங்கு**டி** : இருவாருர் : விகட்சக்ச விகாயகர் காஞ்சிபுரம் : வெள்ளே விகாயகர் இருவலஞ்சுழி: திருவேதிகுடி; வேதப் பிள்ளேயார். சாளக்கிராம விநாயகர் திருநல்லூர் ; கர்க்கடக விராயகர் திருந்துதேவன்குடி: (நண்டுபூசித்த விரையகர்) மயூரேச விகாயகர் மயூரபுரம் : துண்டி. விரைபகர் காசி: சித்தி வினயகர் மதுரை; காளத்தி; மஞ்சர்டு விராயகர் மகாயலேஸ்வரம் அல்லது மகாகணபதி தருக்கோகர்ணம்: மாணிக்க விரையகர். செல்லக்கஇர்காமம்:

#### பிற இடங்களில் :

எல்லோரா குகைகளில் உள்ள சித்திரங்களிலும் கணேசர் உருவம் காணப்படுகிறது. மேற்பரப்பில் கணேசர் ஓர் உருவை ஏந்தியிருப்பது போல எழுதப்பெற்றுள்ளது. மற்ருரு பக்கத்தில் சிவன் பார்வதி சித்திரங்கள் தீட்டப்பெற்றுள்ளன. ஐபல்பூர் பக்கம் உள்ள பிராகேட்டில் (Bhera ghat) கணேசர் பெண்வடிவம் ஒன்று உள்ளது. சுசீந்திரம் கோயிலிலும் ஒன்று உண்டு. இந்தியா முழுவதிலும் விளங்கும் பெண் வடிவம் இவை இரண்டுதாம். இது கஜானனி என வழங்கப்பெறுகிறது.

தென்காசியில், லட்சுமி கணபதி வடிவம் ஒன்று இருக்கிறது. மிக அழகிய சிற்பம், விநாயகர் உருவம் எட்டுத் திருக்கரங்கள் உடையது. கம்போடியாவில் ரிற்குங்கணபதி உருவம் ஒன்று இருக்கின்றது. அதன் மேல்நோக்கிய கரங்கள் இரண்டிலும் சங்கு சக்கரம் காணப்படுகிறது.

கு இரத்தில் குடைகோயிலில் உள்ள கணேசரை தைனர்களும் வணங்கு இரிகள். பம்பாய் இந்திய வரலாற்று ஆராய்ச்சி ரிலேயத்தில் செம்பானியன்ற பின்னேயார் உருவங்கள் சில உள்ளன. அவை தைன வழிபாட்டாளரிடமிருந்து கொண்டுவரப்பேற்றவை, திருவாசியுள்பட எல்லாம் மிக அழகிய வேலேப்பாடுள்ளவை.

விராயக வணக்கம் புத்தர்களிடமும் பரவியிருந்தது, 'கணபதி இருதயம்' என்ற மந்திரத்தை அவர்கள் உருவேற்றுவதும் உண்டு.
அவர்கள் கணபதியை முன்று கண்ணேடு கூத்தாடும் ரிலேயில் அமைத் துள்ளார்கள். புத்த கணபதிகளில் ஒன்று தலேயில் கரண்ட மகுடத்திற்குப் பதிலாகத் தலேப்பாகை கட்டியுள்ளது. இதனே மகாபுருஷலட்சணம் என்று அவர்கள் பாராட்டுகிறர்கள். மகாயான புத்தர்கள் வாயிலாகப் பர்மா, ஸயாம். சம்பா (Champa) கம்போடியா, கேபால், திபேத், சைனு துருக்கிஸ்தானம், கோடான் (Khotan), மங்கோலியா, ஐப்பான் முதலிய இடங்களிலெல்லாம் பல நூற்றுண்டுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக சிற்பமாக விரையகர் பரவியுள்ளனர். இந்த நூற்றுண்டிலும். அமெரிக் காவில், கிவேதாகத்த அடிகள் கிரையகர் கோயிலக்கட்டி அவர்களே

<sup>\*</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2 Page 182.



திருவாவடு து*றை அத்தினம்*.











இந்தியாவில்

வழிபடச் செய்துள்ள செய்தியை உலகம் கன்கறியும். ஜாவாத்திவிலும், காக்தி சிங்கசாரி என்னும் இடத்தில் (Chandi Singasari) விகாயகர் உருவம் இருக்கின்றது.

பர்மியமொழியில் கணபதி, 'மகாபிணி' என்றும், மங்கோலிய மொழியில் ' தோத்கார் ' என்றும் ' அபுன்காகாம் ' என்றும், இபேத்திய மொழியில் 'த்சோக்ப்ராக் ' என்றும், கம்போடிய மொழியில் 'பிராஹ் கணேஷ் என்றும், சீனமொழியில் 'க்வான்ஷிடியிக்' என்றும், ஜப்பானிய மொழியில் ' விணுயக்ஷா ' என்றும் விராயகர் வழங்கப் படுகிருர். அந்தந்த நாட்டு வழி பாட்டு முறைகளில் விநாயகர் சிவப்பு, பச்சை, வெள்ளே, செம்மஞ்சள் (orange) மிறங்களேயுடையவராகவும் மூஷிகம் சிங்கம் இந்த வாகனங்களே யுடையவராகவும் வர்ணிக்கப் படுகிருர். மகா ரிர்வாணவேத கிரந்தத்தில் செங்குருதிபோன்ற ரிறத்தை யுடையவர் என்றும், துதிக்கையையுடையவர் என்றும் செர்ல்லப் பெற்றுள்ளது விகாயகருடைய பிறப்பு வரலாற்றைப் பற்றிய குறிப்புக்கள் வெளிநாட்டுப் புராணங்களிலும் விசேடமாக விளக்கப் பட்டுள்ளன. பௌத்தபுராணம், விநாயகரை 'ஞானதேவன் ' என்றும், 'மாயையை என்றும் சொல்லுகிறது. புத்தர் ஆனர்தன் என்ற வென்றவன் ் தன்னுடைய மாணுக்கனுக்கு ' கணபதி ஹிருதயம் ' என்னும் மந்திரத்தை உபதேசித்தார் என்றும் சொல்லப்பெறுகிறது. தார்திரிக நூல்கள் இவரை முக்கண்ணருக வருணிக்கின்றன.

் நாட்டுக்குநாடு விநாயகவடிவங்கள் வேறுபட்டுள்ளன. பம்பாயில் இரண்டு முகங்களோடும், ஜப்பானில் மூன்று முகங்களோடும், சேனுவில் நான்கு முகங்களோடும், கேபர்ளத்தில் ஐந்து முகங்களோடும் விநாயகர் வணங்கப்படுகிருர்.

உச்சிட்டகண்பதி நாலு கையும் பசுமை நிறமும் உடையவராகவும், மகா கணபதியும், ஊர்த்துவ கணபதியும், ஆறுகையும் பசுமைநிறமும் உடையவராகவும், பீங்களகணபதி ஆறுகையும் பீங்களநிறமும் உடையவராகவும், லட்சுமிகணபதி நாலு அல்லது எட்டுக் கைகளுடனும் சக்தி யுடனும் வெள்ளே நிறமும் உடையவராகவும் தியானிக்கப்படுகின்றுர். என்று ஆனந்தவாணி என்னும் தெலுங்குப்பத்திரிகை தெரிவிக்கிறது.

Hindu Culture in greater Indla Page 26.

இந்தியாவில். ஜான்னி ஜில்லாவில், 5-ம் நூற் ரண்டில் கட்டப்பெற்ற டேஹ்ரா கோயிலில் ( Deogarh Temple ) ஒரு விஷ்ணு உருவம் இருக்கிறது. அதன் இடப்பக்கம் உள்ள சுவரில் கணபதி உருவம் அமைக்குள்ளது. பூமாரா என்னும் இடத்தில் உள்ள கோயிலில் முக்கியமான இறைவன் கோயிலுக்குள்ளே தென்னந்திருவாசல்பக்கம் கணேசர். பிரமன், யமன், குபேரன், கார்த்திகேயன், காளேயின்மேல் உள்ள சிவன். குரியன் காமன். மகிஷாசுரமர்த்தனி இவர்களின் திருவுருவங்கள் செதுக்கப் பேற்றுள்ளன. இக்கோயிலும் 5-ம் நூற்குண்டிற்கு முந்தியதே. 1

மல்யானப் பகுதியில் 'கணபதி வட்டம் 'என்ற ஒரு பகுதி உண்டு.
திப்பு படையெடுத்து வந்த காலத்து, கணபதி வட்டத்திலுள்ள விநாயகர்
ஆலயத்தை யிடித்து விக்கிரகத்தையும் சின்னப்படுத்தினுன். மக்கள்
தங்கள் காவற்றெய்வத்தை இழந்துவிட்டோமே என்று மிகவருந்தினர்.
திப்பு ஏதோ காரணத்தால் தன் பிழையையுணர்ந்து அக்கோயிலுக்குப்
பெருவாரியான போன்னேயும், பூமியையும் தானஞ்செய்தான். இதனுல்
திப்புவுக்கு ஏதாவது தோல்வி முதலிய இடையூறுகள் உண்டாகியிருக்க
வேண்டும் என்று எண்ணுகிரர்கள் அப்பக்கத்து மக்கள். அவர்கள்
இன்றும் இதே விநாயகரையே வைத்து வழிபடுகிருர்கள். கணபதி
வட்டத்தைச்சேர்ந்த நென்மேனி, கிடங்கல்நாடு, நூல்புழை முதலிய
பத்துப் பண்னிரண்டுமைல் சுற்றளவிலுள்ள கிராமங்களில் அந்த விநாயகரின்
அருள், இன்றும் அவர்களே நைறை பாதுகாத்து வருவதாகவும் — அப்பெரு
மான் கண்கண்ட தெய்வமாக இருப்பதாகவும் மக்கள் நம்பிவருகிருர்கள். <sup>9</sup>

தெ. பி. 1121-ல் விஷ்ணுவர்த்தனனுல் கட்டப் பெற்ற ஹொய்சலேஸ் வரர் கோயிலில் ஒரு நிருத்தகணபதி திருவுருவம் இருக்கிறது. அது மிக அழகிய வேலேப்பாடமைந்த உயிர்ச்சிற்பம். 3

தெம்பரத்தில் செங்கமுகிப் பிள்ளேயார் என்ற ஒன்று உண்டு. திப்புகல்தான் காலத்தில் மகமதிய விரர்கள் இவரது துதிக்கையை ஒடித்து விட்டார்கள். கலகம் முடிக்ததும், ஊர்மக்கள் இவரது உருவத்தை அப்புறப்படுத்திட்டு வேறு உருவத்தைவைக்க முயற்சித்தனர்.

<sup>1.</sup> The Gupta Empire Page 151.

<sup>2.</sup> Malabar Series - wyanad - by C. Gopala Nair Page. 127 - 129.

<sup>3.</sup> Mindu Ichnegraphy, Page 05



புவனகணபதி.

திடுவாவடுதுறை ஆதீனம்.



பஞ்சமுக கணபதி



சக்தி கணபதி



மிஷ் உடைபதி



அவர்கள் கனவில்தோன்றிக் 'கையொடிக்க உன்மகனே நீக்கிவிடுவாயோ ?' என்று கேட்டு மறைக்கனர். தங்கள் பிழையையுணர்க்க மக்கள் அக்க எண்ணத்தைக்கைவிட்டனர் என்ற செவிவழிச் செய்தி வழங்கி வருகிறது. இவ்விகாயகரும் மிக வரதராகப் போற்றப்பெறுகிருர். இக்தச் சக்கிதியும் கற்பக விகாயகர் சக்கிறியைப்போல மேற்குப் பார்த்திருப்பது தனிச்சிறப்பு.



உளதன வில்லதோர் காதலென் கெஞ்சில்வன் கஞ்சமுண்ட வளரின மாமணி கண்டன்வண் டாடுவண் கோதைபங்கத் தினவளர் மாமதிக் கண்ணிஎம் மான்மகன் கைம்முகத்துக் களகள மாமதஞ் சேர்களி யானேக் கணபதியே.

– கபிலதேவதாயருர்

# சிறந்த குறிப்புகள்

Marianten arramanan arramanan berang ber ber ber ber ber

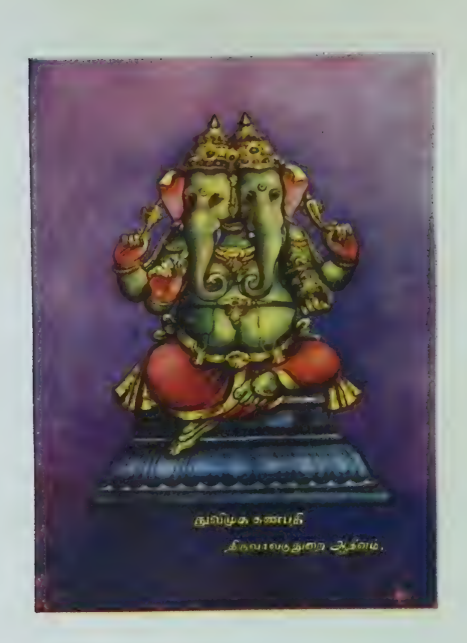
பராம கலத்திற்காகக் கணபதி கோயில் ஒவ்வொரு கிராமத்திலும் இருப்பது இன்றியமையாதது.

#### கைகோந்தியில் :

அபயம், வரதம், தாமரை, மோதகம் அமைந்த நான்கு திருக் கரங்களேயுடைய உருவமே சாத்துவிக கணபதி என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. யானே முகத்தினேயும், மனித உடலினேயும். தொங்குகின்ற செவியினேயும், பருத்த வயிற்றினேயும், அகன்று குறுகிப் பருத்த தோள்களேயும், கைகால் களேயும், பருத்த துதிக்கையினேயும், முறிந்த இடதுபக்கத்தந்தத்தினேயும், விருப்பான வாகனத்தையும், இடப்பக்கத்தே சிறிது வளேந்த துதிக்கை பையும், வெளிப்படாது மறைந்த அவயவசந்தி எலும்புகளேயும் நரம்பு களேயும் உடையதாகவும், எப்போதும் தனக்கு முன் பூசிக்கப்பெறுவது ஒன்றின்றித் தானே எல்லாவற்றிற்கும் முன்பு பூசிக்கப் பெறுவதாயும், கணபதியின் திருவுருவத்தை யமைக்க என்று தொடங்கி மிக விரிவாகவும், அழகாகவும் உருவம் அமைக்கும் முறைகளேப்பற்றி நன்கு கூறுகிறது. ( பக்கம் 167 முதல் 179 முடிய ).

#### அயிதானகோசத்தில் ;

வநாயகர் பிறப்பு: தேவர்களும், இருடிகளும் செய்யுங் காரியங்கள் இடையூ றுகளால் தடைபட்டன. அவர்கள் சிவபெருமானே நோக்கித் தவஞ்செய்தனர். இவர்களுடைய இன்னலேயுணர்ந்து கருணேகூர்ந்த சிவபெருமானிடமிருந்து ஓர் ஒளியுண்டாயிற்று. அதிலிருந்து ஒரு புத்திரன் தோன்றினர். அவர் மேனியின் ஒளி உமாதேவியின் கண்களேயும் கூசச் செய்தது. அப்புதல்வனுக்கு யானேத்தலேயும், பூதசரீரமும், தேவகரங்களும் போருந்துக என்று அருள்வழங்கினள். அவ்வாறேயாயிற்று. சிவபெருமான் கணபதி என்னும் திருநாமத்தையும், கணங்களுக்கெல்லாம் தலேமைப் பதவியையும் தந்தனர்.





முயற்சி கைகூடுதலும், கூடாமையும் ஊழின் வசத்தனவும், புத்தியின் வசத்தனவும் ஆக அமைக்துள்ளன. முயற்சி கைகூடாமையே விக்கினம் அல்லது இடையூரும். ஊழான் வரும் இடையூறு வக்தேதிரும். 'ஊழின் பெருவலி யாவுள பேற்குறன்று, குழினும் தான் முக்துறும் ' என்பர் வள்ளுவர். 'எண்ணெயைத் தேட்க்கலாம் எழுத்தைத் தேட்க்கமுடியுமா?' என்பது பழமொழி. ஆதலால் முற்செய் வினேயால் வரும் இடையூறு வக்தே திரும். நுகர்க்தே கழிக்கவேண்டும். புத்தியான் வரும் இடையூறு வக்கே திரும். நுகர்க்களாலும், தியானம் ஆசாரம் சிலம் இவற் ஒலும் முன்னரேயறிச்து கீக்கிகொள்ளலாம். புத்திதத்துவத்திற்கு அதிதேவதை சணபதி. எல்லா உயிர்களிடத்தும் விளங்குகின்ற புத்திக்கெல்லரம் அவரே ஆதாரமானவர். அவரைத் தியானிக்காவிடின், புத்தி விரிதலும், உபாயக் தோன்றுதலும் இல்லேயாம். ஆதலால் எடுத்த கருமம் இனிது முடியாது.

விநாயகர் தத்துவம்: யானேக் ந ரினேவுவன்மை, காண்டல், கேட்டல் ஊறு ஒன்றையும் ஒருகாலத்தம் மறலாமை, மிக்க லைவு உடைமை, அளப்பரும் சார்தமுடைமை, இதஞ்செய்வார்க்கு வசமாய் உதவுவது ஆகிய இவை குணங்களாம். ஆதலால் இக்குணங்களெல்லாம் அமைந்த பெருமானுக்கும் யானேத்தலே அமைந்தது. முடிவும், அறிவும்-அதாவது சித்தியும் புத்தியும் விநாயசருக்குத் திருவடிகளாக அமைந்தள்ளன அவருடைய தாழ்செளிசர்வஞ்ஞசத்தியையும், ஏகதந்தம் பரஞானத்தையும் ஒடிந்த தந்தம் அபயத்தையும், லம்போதரம் பொறுமையையும், அறிவிக்கும் அடையாளங்களாம். (டக்கம் 57–58.)

#### யோகசாத்திரங்களில் :-

போகரீல்யில். ஆருதாரங்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளன. அவை மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், பணிபூரகம். விசுத்தி, அநாசுதம், ஆஞ்னை என்பன. அவற்றுள் மூலாதாரம், பாலுணர்த்தும் அவயவத்திற்குக் கிழும். குதத்திற்கு மேலும் உள்ளபகுதி. அது அடுப்புக்கூடுபோல முக்கோண வடிவாக இருப்பது. அதில் நான்கு இதழ்களோடுகூடிய தாமரை உள்ளது. அதன்நடுவில் அதிதெய்மைரக குண்டலிசத்தியை நடத்துபவராக இருப்பவர் கணேசர். ஆதலால் இவர் மூலாதார சணபதி என்று வழங்கப்பெறு கின்றனர். மனித உடல் தொன்றுதோட்டது. அதன் ஆறு ஆதாரங்களும் அவற்றின் அதிதேவதைகளும் அங்ஙனமே இயைந்து கம்மை இயக்கி நிற்பன என்பதில் ஐயமில்லே அல்லவா ?

#### கோடுட நூல்களில் :

ஒவ்வொரு நகூத்திர்களுக்கும் அதிதெய்வங்களேச் சொல்லிக் கோண்டுவரும்போது, உக்திராட நகூத்திரத்திற்கு விநாயகர் அதிதெய்வம் என்று சொல்லப்பெறுகிறது. வராகமிகிரர் இந்நகூத்திரத்திற்கு விஸ்வ தேவர் தெய்வம் என்கின்றுர். விஸ்வதேவர் என்பது கணபதியையும் குறிக்கும் திருப்பெயராகலாம் என்பது சிலர் கருத்து

#### பழமொழிகளில் :

நமது நாட்டில், மக்கள் மேற்கொள்ளும் கில பழக்கங்கள், நடை நொடிகள், தெய்வவழிபாடுகள் எல்லாம் எவ்வளவுக்கெவ்வளவு பொது மக்கள் கருத்திற் குடிகொண்டிருக்கின்றனவோ. அவ்வளவுக்கவ்வளவு அது தொன்மையும் கிறப்பும் உடையன என்பது தெளிவு, அதிலும் மக்கள் பழமொழிகளில் கலந்துவிடுமானுல் அதன் வியாபசத்தை விளம்பவும் வேண்டுமோ? அவ்வண்ணமே விநாயகரைப்பற்றிச் கில பழமொழிகள் வழங்குகின்றன. அவை:

- 1. பிடித்து வைத்தால் பிள்ளயார்.
- 2. கனபதி பூசை கைம்மேற் பலன்.
- 3. அரசமரத்தைப் பிடித்த சனியன் அதனடியிலுள்ள பிள்ளயாரையும் பிடித்ததுபோல.
- 4. பிள்ளேயார் பிடிக்கப்போய்க் குரங்காய் முடிந்தமாதிரி.
- பிள்ளேயார் குட்டியாயிற்று.

முதலிரண்டால், பிள்ளேயார் திருவுரு எளிதிற் சமைக்குந்தன்மையது என்பதும், வழிபட்டால் பயன் இம்மையிலேயே எளிதிற் கிடைக்கும் என வழிபாட்டுச் சிறப்பும் வகுக்கப்பேறுகின்றன. முன்ருவது முதலியவற்றுல் ஒன்று கிடைக்க-ஒன்று தொடங்க அது வெருன்றுப் விளேதற்கும், ஒன்றற்கு வருந்திமை சார்ச்சியால் அதனே அடுத்துள்ளவற்றிற்கு வருதற்கும் எடுத் தாளப்பேறுவன. ஐந்தாவது. காரியத் தொடக்கத்திற்குக் கையாளப் பேறுவது.





# வழிபாட்டுமுறை

#### திருவுருச் சமைக்க உதவும் பொருள்கள் :

கடவுள் உருவங்களேச் சமைக்கக் கல், மரம், செம்பு முதலிய உலோகப் பொருள்களேயும், மண் முதலியவற்றையும் பயன்படுக்கலாம் ான்று ஆகமங்கள் விதிக்கின்றன. அங்ஙனமே, விராயகர் இருவுருவத்தை மண்ணினுலும், பசுஞ்சாணியாலும், மஞ்சள், மாக்கல், கருங்கல், வெள்ளேச் சலவைக்கல், பளிங்கு, செம்பு முதலிய பொருள்களாலும், முத்து, பவழம் அத்தமரம், பசுவெண்ணெய் யா கேத்தந்தம், வெள்ளெருக்கின் வேர், அரைத்த சந்தனம், வெண்ணிறு, சர்க்கரை ஆகிய இவற்ருலும் அமைத்து வழிபட்டு வருகின்றனர். திருவலஞ்சுழி விநாயகரைக் கடல் நுரையாலான திருமேனி என்று சொல்வது வழக்கம். விடுகளில், தைப்பொங்<mark>கல்</mark> சித்திரைப் பௌர்ணமிப் பொங்கல் இந்நாட்களில், பசுஞ்சாணிப் புள்ளேயார் வைத்து அறுகுசாத்தி வழிபடுவார்கள். சாணி ஆரண்டு நாளக்குடுமல் இருக்கால் புழுத்துப்போவதைப் பார்க்கியேம். பில் போயாராகப் பிழுத்த அதனே வெய்யின்லோ. வெற்றிடங்களிலோ வைப்பது வழக்குமில்லே. பத்திரமாகத் தூக்கி மாடத்தில் வைத்திருப்பார்கள், அப்படியிருந்தும் அது கெட்டுப் போவதில்லே. திருமணம் முதலிய நற்காரியங்கள் செய்யத் தொடங்குமுன் அரைத்த மஞ்சளால் பிள்ளேயார் செய்து வைத்துப் பூசிப்பது வழக்கம். விராயகசதுர்த்தியன்று, புற்று மண்ணுற் செய்வது வழக்கம். சில நாட்களில் மாவினற்செய்த பிள்ளேயாரும் வணங்கப் பெறுவர். சாளக்கிராமம் என்னும் நருமதைக் கல்லாலும் பிள்ளேயார் செய்வதுண்டு. கணபதிகுண்டம் என்னுமிடத்தில், பாணலிங்கம்போலக் கணபதியுருவமும் தானே ஸ்ளேகின்றது எனவும், அதனேப் பூசித்தல் சிறப்பு எனவும் கூறுவர். வழிபாட்டின்போது கும்பத்திலும், கூர்ச்சத்திலும் ஒமாக்கினியிலும் விநாயகரை ஆவாகித்து வழிபடுதலும் உண்டு.

#### விருப்பமான பூக்களும் --- இலகளும் :

விநாயகருக்கு அறுகும், வன்னிப் பத்திரங்களும், மந்தாரைப்பூவும் மிகச்சிறந்தன. தாழம்பூ, துளசி இவைகளால் விநாயகரைப் பூசித்தலாகாது. சாதாரணமாகச் சிவபூசைக்கு உகந்ததான எல்லாப் பத்திர புஷ்பங்களும் விநாயகர் வழிபாட்டுக்கும் ஏற்றவையே. அறகு: ஒரிடத்தில் முனேத்துக் கொடிபோல் ரீண்டு ஆறிடங்களில் வேருள்றிக் சினேத்துக்கொண்ட போனது அறகு. 'அறகுபோல் வேருள்றி '' என்ற உவமையும் பழமொழிகளில் வழங்கப்பெறுதல் காண்க. அங்கனமே மூலதாரமூர்த்தியாகிய குண்டலினியில் வசிப்பவராகிய கிநாயகப் பெருமானே குண்டலினியாகிற அறுகைச் சுவாதிட்டானம் முதலிய ஏனேய ஐங்டிடங்களிலும் பொருந்தச்செய்து சகஸ்திர ரத்தில் பல நுனிகளாகத் தழைக்கர் செய்கின்றூரதலின், அறகு அவருக்கு உகந்ததாயிற்று. உயிர்கள் உடலே சிட்டுப் பிரிந்தும் வினேக்கோக வேற்றுடம்பை மேவப் டில் நுனியைப் பொருந்தி, பசுவயிற்றிற் புகுந்து, வருவின் வழியாகப் பயிர்க னோடுபரவி, புருஷகர்ப்பத்தில் தங்குகிறது என்ற உபரிஷத் கருத்தின்படி உயிர்சன் புலநுனியிற் பொருந்துவதே முதற்படியாதலின், இறைவன் படைப்பினுள் முதற்படைப்பாகிய கிநாயகப் பெருமானுக்கு அறுகம்புல் அரச்சனே மிக விருப்பந்தருவதாயிற்று.

மதுகுதனன் என்னும் மறையவனும். சுலபன் என்னும் அரசனும் அவன் மனேளி சுபத்திரையும் ஒருவருக்கொருவர் சபித்துக்கொண்டு கழுதையும். காளேயும், புலேச்சியுமாயினர். ஒரு விரைபக சதுர்த்தியில் விரையகப் பெருமான்மேல், அறிவொடு பொருந்தாமலே அறுகை வீசிய காரணத்தால் அவர்கள் தெய்வவுருப் பெற்றனர்.

வெப்புசோயாகிய சரகோய் கண்டவர்களுக்கு அறுகையிட்டு கீரைக் காய்ச்சிச் கருக்கிக் கொடுத்தால் சரகோய் கீங்கும். அறுகை மஞ்ச னோடு சேர்த்து அரைத்து, சிரங்கு முதலிய தோல் கோய்களுக்கு மேற் பூச்சாகத் தடவலாம். ஆகவே இவைகளால் அறுகு வெப்புகோய்க் கெல்லாம் கைகண்ட மருந்து என்பது வெளிப்படுகின்றது. யோகிகள் யோகப்பயிற்சியால் வினேந்த மூலாதார வெப்பத்தைத் தணித்துக் கொள்ள அறகுக் கஷாயம் அருந்துவார்கள். இந்தக் கஷாயம் அவர்களால் முதண்டக் கஷாயம் அருந்துவார்கள். இந்தக் கஷாயம் அவர்களால் பார்க்கும்போது ஓர் உண்மை வெளிப்படுகின்றது. இவைகளே எண்ணிப் பார்க்கும்போது ஓர் உண்மை வெளிப்படுகின்றது. இதனேயே விநாயக டராண வரலாறு ஒன்றும் விளக்கிக் காட்டுகின்றது.

்யமன் மகறு இய அனலாகு ன் என்பவனே விராயகப்பெருமான் விழங்கிறூர். அதறல் அவர் மேனிமுழுதும் காந்துவதாயிற்று. அவ்வெப் பத்தைத் தணிக்கச் சந்தேரன் அழகும் ஆட்டினுன். சித்தி புத்திகள் தமது குனிர்ந்த அடிய விக்கோக்கொண்டு ஒற்றடங்கொடுத்தனர். விஷ்ணு தாமரைப்பூக்களே ஒற்றிவங்தனர். வருணன் குளிர்ந்த நீரைக்கொண்டு நேற்றச்செய்தனர். நிவபெருமான் ஆதிசேடனேக்கொண்டு ஒற்றச்செய்தனர். என்னசெய்தும் வெப்பு நீங்கவில்லே. எண்ணுயிர முனிவர்கள் ஒவ்வொரு வரும் இருபத்தொரு அறுகையிட்டு வைத்திருந்த நீரைத் தனித்தனியே சொரிந்தனர்; வெப்பு நீங்கியது என்பது அவ்வரலாறு. இதனுல் அறியப் பேறும் உண்மை வெப்பத்தை நீக்க அறுகு பயன்படுகின்றமையே, விநாயகரும், தியானத்தின் முதலிடமாகிய மூலாதாரத்தில் உண்டாகும் கணலால் விளேந்தவெப்பத்தைத் தணிக்க. அன்பர்கள் அறுகைத் நீண்டி அருச்சிக்கச் செய்கின்றுர் என்பதாம்.

வன்னி: இகன் இலே வெப்பந்தணிக்கும் மூன்கை. ஆதலாலும், குரிய காந்தக்கல்லோடு குரியவெப்பங்கலந்தவுடன் இவெளிப்படுவதுபோல வன்னிக்கட்டையினின்று நெருப்பு வெளிப்படுகையாலும் ஒமம் முதலிய நற்காரியங்களுக்குப் பயன்படும் வன்னித்தழை விநாயகருக்கு உகந்த தாயிற்று. வன்னிபடி விநாயகரும் வரங்கொடுக்கும் மூர்த்தியாக விளங்கு கின்ருர். வன்னி நெருப்புவடிவாகலின் நெருப்பினேச்சார்ந்த பொருள்கள் தூய்மையுறுதல்போல, வன்னிமரத்தையும் இலேயையுந்திண்டிய அன்பர்களுடைய பாவம் அகலவேண்டும் என்ற திருவுளக்குறிப்போடு விநாயகர் வண்னியினடியில் எழுந்தருளியிருந்து, வன்னித்தழையைத் தமக்கு உகந்த அருச்சினப் பொருளாகவும் ஏற்றுக் கொள்கிருர்.

விதர்ப்பாட்டு மன்னனுக்கப்பெற்ற சாம்பன், துர்ப்புத்தி முதலிய அமைச்சர்களோடுகூடிச் செய்த பாவத்தால். அவர்கள் அனேவரும் அரக்கர்களாகவும் பேறந்தனர்; காட்டில் எதிர்பாராமல், வன்னி விருக்ஷத்திலேறி விநாயகர்மேல் தழையையுதிர்த்தனர்; பாவம் நீங்கியது; கணேசருலகத்தை யடைந்தனர் என்கின்ற இந்த வரலாறு திமைகளேயும் அவற்றின் பயனுயை பாவங்களேயும் ஒழிக்கும் உயர்வு வன்னிக்கு உண்டு என்பதைக் காட்டுவதாகும். வன்னிமகத்துவம் அவரவமுனி வரின் புத்திரி யாகிய சமி என்பவளும் அவள் கணவனுகிய மந்தாரனும், கணேசசாருபம் பேற்ற புருகண்டி முனிவரை இகழ்ந்த பாவத்தால், அவர் சாபம்பேற்று வன்னிமரமாகவும், மந்தாரமரமாகவும் ஆயினர்; பிறகு விநாயகப்பெருமான் திருவருளிப்பெற்று உய்ந்தனர் என்பது வரலாறு.

சயி. மந்தார உற்பத்தி.

# பூசிக்கும் முறை

#### சங்கற்பம் :

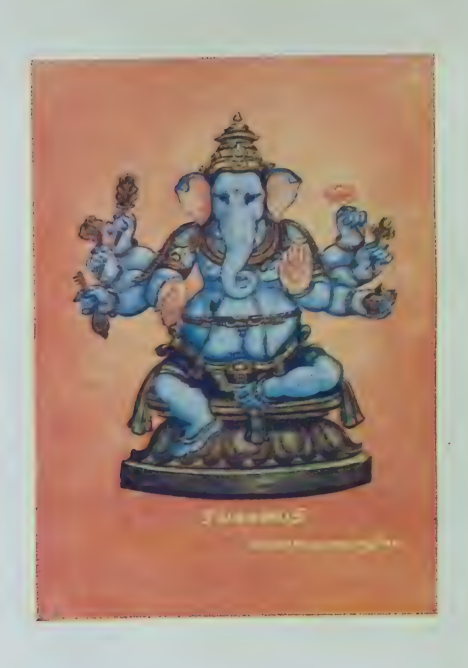
எந்தக் காரியத்தைத் தொடங்கினுலும், இறைவன் திருவருளே முன்னிட்டு, இள்ள நன்மைக்காக, இன்னருடைய விருப்பத்தின் போருட்டுத் தொடங்கு பின்றேன் என்று உறுதி செய்து கொள்ளுதல் வேண்டும். அவ்வண்ணம் எண்ணித்துணிதலே சங்கற்பம். 'எண்ணித் துணிக கருமம்' என்பர் வள்ளுவர். அங்ஙனமே பிள்ளேயார் பூசையைத் தொடங்கும்போதும்,

" இன்னின்ன வருட, மாச, பக்ஷ, திதி, நக்ஷத்திர, யோக கரணங்களோடு கூடிய இன்னநாளில் என் குடும்ப நன்மைக்காக - அறம் பொருள் இன்பம் வீடு இவைகளேப்பெறுதற்காக - வெற்றி, நலம், ஆயுள் வீரம் இவை வளர்தற்காக விநாயகரை விதிப்படி பூசிக்கின்றேன் "

என்று சங்கற்பம் செய்துகொள்ளுகல் வேண்டும்.

பின்னர், சந்தன மரத்தாலாகிய ஓர் வேதிகையைத் தூய்மையான உயர்ந்த இடத்தில்வைத்து. அதன்மிது அரிசியைப்பரப்பி. பொன்னுடையை விரித்து. என்னனவு இடைவெளிதோன்ற நூல் சுற்றப்பட்ட கும்பத்தை அதன்மேல் வைத்தல்வேண்டும். அதில் கங்கை. காவிரி முதலிய புண்ணிய தீர்த்தத்தை ப்பூரித்தல்வேண்டும். கும்பத்திற்குள்,பிராணப்பீரதிட்டைக்காக நூமணமுள்ள சந்தனம், உஸ்தூரி, கற்பூரம் முதலியவைகளேயும் போன், மரகதம், மாணிக்கம், முத்து முதலான பஞ்சரத்தினங்களேயும் இடுதல் வேண்டும். கும்பத்தின்மேல் அத்தி, ஆல், அரசு, மா, நாவல் என்னும் இவற்றின் தனிர்களேப்பெற்கு, குடுமித் தேங்காயை அதன்நடுவில் வைத்தல் வேண்டும். அதன்பிது ஐந்து ஏமு முதலிய ஒற்றைப்பட்ட தருப்பைகளால் விதிப்படி முடியப்பேற்ற கூர்ச்சத்தைவைத்து, சந்தனம், புட்பம், அக்ஷதை முதலியவற்றல் அலங்கரித்துப் பூசித்தல்வேண்டும்.

ப்ரமா, விஷ்ணு, ருத்ரன் முதலான எல்லாத் தெய்வங்களும், கங்கை முதலிய நகிகளும் இந்தக் கும்பத்தில் உள்ள நீரைப்பற்றி நின்று அருளுக என்று பாவித்துக் கும்பத்தைப் பூசித்தக்வேண்டும்.





இந்தக் குப்பத்திற்கு மேற்கே கண அ யந்திரத்தையிட்டு அதன்மிது மண் முதலியவற் நல் இயன்ற கணபதி வடிவை எழுந்தருளச் செய்**து** \* அவருக்கு முன்னியேயில். வட்டகைகளாகிய அருக்கிய பாத்தேரங்களே அமைத்து. அவற்றில் குங்குமட்டி, பச்சைக்கருப்பூரம், கத்தூரி, அரிசி, பால், தருப்பைநுனி, மணமுள்ள மலர், வெண்கிறுகடுகு, கேல், என் முதலியன இட்டு, நீரைப் பூரித்தல்வேண்டும். இவற் ஒலேயே விதிப்படி, அர்க்கிய பாத்திய அசமனங்களே அளித்தல் வேண்டும். பின்னர் புஷ்பமும் அக்ஷதையுங்கொண்டு கிழக்கு முதலிய வாயில்களில், ஓம் துவாரஸ்ரீயை நம்: என்பது முதலிய அறுபத்தேழு மந்திரங்களால், வாயிற் பீடத்தைப் பூசித்து '' உருக்கிய பொன்போன்ற நிறமும், பெரிய உடலும், அணிக ளோடு கூடிய அங்கங்களும், தண்டம், அக்ஷமாவே, பரசு, மோதகம் இவற்றையேந்திய நான்கு கரங்களும் உடையவராகச் சித்திவிநாயகரைச்" சிந்தித்து, தனது மூலாதாரத்தினின்று, உன்முகராக இருதய கமலத்து எழுந்தளுளியிருக்கின்ற கணேச மூர்த்தியைத் தன் முன்னிருக்கும் மூர்த்தியி னிடத்தில் ' விருயகரே வணக்கம் : என்னுல் இயற்றப்பெறும் இந்தப் புசனேயை ஏற்றுக்கொள்ள இதில் விளக் மாக எழுந்தருளுக ் என்று வேண்டிக்கொண்டு, 'கணநாயகம் ஆவாஹயாமி ' என்று ஸ்தாபனம் செப்தல் வேண்டும். ஸ்ரீ விசாயகாய ஆஸகம் ஸமர்ப்பயாமி என்று ஆஸனம் கொடுத்து, 'ஸ்ரீ கௌரீ புத்திராய இதம் பாத்யம் ' எனப் ஸ்ரீ கஜானருய அர்க்கியம் மைர்ப்பபாமி என அர்க்கியமும், ஸ்ரீ சர்வேசாய நம்: என ஆசமனமும், ஸ்ரீ கஜவக்த்ராயும்: எனச் சாமான்ய நைவேத்ய மும் அளித்துப் பின் அபிஷே தத்திற்குத் தொடங்குதல் வேண்டும்.

#### அபிஷேகம் :

சந்தனுத்தைலம், மாட்பொடி, மஞ்சள்போடி, இரவியப்போடி, பஞ்சகவ்யம், ரஸபஞ்சாமிர்தம், பலபஞ்சாமிர்தம், நேய், பால், தயிர், தேன், கருப்பஞ்சாறு, பழரசங்கள், இளநீர், சந்தனம், ஸ்நபனம், சங்கம் இந்தமுறையில் அபிஷேகம் செய்வித்தல் வேண்டும்.

പ്രൊ പ്രത്യം 3- മരുത്തുട്ടാ ബ്യൂ മൂന്നു പ്രത്യം പ്രത്യം 3- മരുക്കായ ബ്യൂ മൂന്നു പ്രത്യം പ്രത്

<sup>•</sup> உபதேசகாண்டம். கலசம் யந்திரம் இவற்றிலேதான் <mark>விதாயகரை</mark> வழிபடவே**ண்டும்** என்று கூறுசிறது.

ഹരേബ് പുര്യൻയ ഡെക്സ് ഫ് നെക്കുന്ന ഇത് ഇരു ജര്യവുന്നു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമുന്നു പ്രശ്നമു പ്രശ്നമുന്നു പ്രശ്നമു പ്ര

என்று காரணுகழுத்தில் சொல்லப்பெற்றுள்ளது அபிஷேகம்செய்**திறபோது** பத மந்திரங்களேத் தனக்கும் பிறர்க்கும் மடுதலயம் உண்டாகத் தக்கதாக இனிய குரலில் எடுத்துச்சொல்லுதல் மரபு,

இங்ஙவம் நொட்டியபின், இரண்டு செய்பட்டாடைகளே ' ஸ்ரீ விக்க ராலூய வஸ்திரயுக்கம் ஸடிர்ப்பயாமி ' என்று உடுத்தி, ஸ்ரீ கணைகாயகாய காசயக்குோபவதாய யக்கோபவிதம் ஸடிர்ப்பயாமி என்று பூணூல் அணி வித்து, ' ஸ்ரீ கணேசாய ஸர்வாபரணுக் ஸடிர்ப்பயாமி ' என்று அணிகளே அணிவிந்து, ஸ்ரீ விக்கேசாய கக்நம் ஸடிர்ப்பயாமி எனச் சந்தனமும், ஸ்ரீ ஸர்வாட்ஷ்ட பிரதாயகாய அக்ஷதாகி ஸடிர்ப்பயாமி என அக்ஷதையும், ஸ்ரீ விகாயகம் புஷ்பை: பூலயாமி எனப் புஷ்பங்களும், ஸ்ரீ சிவகுனவே மால்யானி சமர்ப்பயாமி என மாலகளும் அணிவித்தல் வேண்டும்.

பின்னர் இரண்டிரண்டாக அறுகை எடுத்துக்கொண்டு, ஓம் கலுனஞய ஈம : என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லி, இருபத்தொருமுறை அர்ச்சித்து. அங்கபூசைக்கு ஆரம்பித்தல் வேண்டும்.

#### அங்கபூசை :

பாசங்களில் முழந்தாள்களில் தொடைகளில் நீதம்பத்தில் நாபியில் வயிற்றில் இருதயத்தில் கழுத்தடியில் தோனில் உள்ளங்கையில் ஒம் கணேசாய நம:
ஒம் விக்கராஜாய நம:
ஒம் ஆகுவாகனுய நம:
ஒம் ஏரம்பாய நம:
ஒம் தேவதேவாய நம:
ஒம் லம்போதராய நம:
ஒம் ஸ்தூலகண்டாய நம:
ஒம் ஸ்தூலகண்டாய நம:
ஒம் ஸ்தூலகண்டாய நம:
ஒம் ஸ்தூலகண்டாய நம:





நாசி அல்லது முகத்தில் ஒம் கஜவக்த்ராய நம்: கண்களில் ஒம் விக்நஹந்த்ரே நம்: காதுகளில் ஒம் குர்ப்பகர்ணைய நம்: தந்தங்களில் ஒம் ஏகதந்தாய நம்: சிரத்தில் ஒம் குமாரகுருவே நம்: எல்லாவற்றிலும் ஓம் சரிவேஸ்வராய நம்:

என்று அந்தந்த அங்கங்களில் பூறைசெய்து, பின்னர், முதல் ஆவரணத்தில் ஒம் கணு இபாயாம்: என்பது முதல் சங்கடாசாயாம்: என்பது வரையுள்ள பதினுன்கு மந்திரங்களேக்கொண்டும், இரண்டாம் ஆவரணத்தில் விக்க கண்புதயே நம்: என்பதுமுதல் சித்தி கணப்தியே நம்: என்பதுவரையுள்ள 11 மந்திரங்களேக்கொண்டும், மூன் ரவது ஆவரணத்தில் ஒம் ரமாயை நம: என்பதுமுதல் சதாசிவாயை நம்: என்பதுவரையுள்ள ஒன்பது மந்திரங் களேக்கொண்டும், நான்காம் ஆவரணத்தில் ஒம் ஆதித்தாய நம: என்பது முதலிய ஒன்பது மந்திரங்களேக் கொண்டும், ஐந்தாம் ஆவரணத்தில் ஒம் த்ரத்யையை: என்பது முதலிய ஏழு மந்திரங்களேக் கொண்டும் ஆருவது ஆவரணத்தில் இந்திராய நம்: என்பது முதலிய எட்டு மக்திரங்களேக் கொண்டும், பூசைசெய்து முடித்த பின்னர், கிறுசண்பகம், கரிசலாங் கண்ணி, வில்வம், அறுகு, இலக்கை, ஊமத்தை, துளகி, நாயுகுவி, திறுவமு துணே, வன்னி, அலரி, மூங்கிக், வெள்ளேருக்கு, மருதம், விவ்ணு கரந்தை, மாதுளே, மந்தாரம், மரு, சாதிமல்லி, வெண்ணெச்சி என்றும் இருடத்தொரு பத்திரங்களே இகாண்டு ஒம் கணுதிபாய ஈமு என்பது முகலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லி அருச்சித்தல் வேண்டும்.

திறு சண்பகம், செவ்வந்தி, மல்லிகை, சம்பங்கி, செங்குவின், தாதகி, மகிழ், காமரை, புன்னே, ஊமத்தை, முல்லே, விஷ்ணுகரந்தை, வெள்ளேக் காக்கரட்டான், நாவல், மந்தாரம், குரா, கோங்கு, செவ்வரத்தம், வெள்ளேக்கு, அகற்தி என்னும் இருபத்தொரு மலர்களேக்கொண்டு ஓம் சுமுகாய நாம் என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லிப் புஷ்பார்ச்சனே செய்க \*

<sup>்</sup>டாசிப்பச்சை, கையாந்தகரை, வில்வம், ஊமத்தம், தொச்சி, நாயுகுவி கத்தரி, வள்ளி, அலரி, காட்டாத்தி, எருக்கு, மருது, விஷ்ணுகரத்தை மாதுளே, தேவதாரு, மரு, நெல்லி, சிறுசண்பகம், செந்தாளி, பாதிரி, அறுகு என இடிபத் தொன்று என்று புடபவிதி '' மேதகு மாசிப்பச்சை '' என்ற பாடல் தெரிவிக்கும்.

அதன் பின்னர் ஒம் சுமுகாய கம: என்பது முதலிய பன்னிரு பெயர் களேயும், ஒம் விகாயகாய கம: என்பது முதலிய அஷ்டோத்திர சத காமங் களேயும் சொல்லி அருச்சிக்கல்வேண்டும்.

பின்னர், உமாசுதாய ஈம: என்று தூபமும், ஸ்ரீ ருத்ராப்யாம் ஈம: என்று நீபமும், விக்சோய கைவேத்யம் மைர்ப்பயாமி என்று கைவேத்யமும், 'ஸ்ரீ சங்கடநாகினே பூர்ணபலம் மைர்ப்பயாமி' எனப் பூர்ணபலமும், அர்ப்பித்தல்வேண்டும். ஸ்ரீ விக்கேசாய நம: ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சமர்ப்பயாமி என ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சாத்தி, ஸ்ரீ சித்தி விநாயகாய தாம்பூலம் சமர்ப்பயாமி என ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சாத்தி, ஸ்ரீ சித்தி விநாயகாய தாம்பூலம் சமர்ப்பயாமி எனத் தாப்பூலமும், ஸ்ரீ விக்கேசாய புஷ்பம் சமர்ப்பயாமி எனப் புஷ்பமும் மூரீ வர்னராஜாய புன: அர்க்கியம் மைர்ப்பயாமி என மீட்டும் அர்க்கியமும் அளித்து. அவரது பதிணுரு மந்திரங்களேச் சொல்லி அறுகிறைற்பூசித்து. இருபத்தொருதடனை '' கணேசாதி—சக்தி சம்யுக்தாய '' அந்தமாக உள்ள மந்திரங்களாற் பூசித்து, தியானித்து, புஷ்ப கைவேத்யம் செய்து, உத்தர நீராஞ்சனம்காட்டி. பிரதட்சிண நமஸ்காரங்களேயும் இயற்றிப் பிரார்த்தித்து அர்க்கியம் அளித்து சந்திரனேயும் பூசித்து விநாயக பூனையை முடித்துக் கொள்ளவேண்டும்.

நவேதனப்பொருள்கள்: மக்கள் உண்ணக்கூடிய உயர்ந்த பொருள்கள் எல்லாம் இறைவற்கும் உகந்தனவே, விநாயகருக்கு உகந்த நிவேதனப் பொருள்கள் தேங்காய், வெல்லம், என்னுருண்டை, அப்பம், அவல், வாழைக்கனி, மாங்களி, பலாக்களி முதலியன. பயறுவகைகள், கனி வகைகள், கிழங்தவகைகள் எல்லாம் விநாயகருக்கு உகந்தவையேயெனத் தக்கயாகப் பரணி கூறுகின்றது. " கடியே பயரேடு " என்ற திருப்புகழில்

<sup>் &#</sup>x27;' எப்பயறும் எக்களியும் எக்கிழங்கும் எத்தேனும் தொப்பையொரு பெருவயிற்றுப் பிள்ளேக்குச் சுமத்துதியே '' — தக்கயாகப்பரணி, பா. 229

<sup>&#</sup>x27;' அடியமர்ந்து செள்வாயே தெஞ்சமே அப்பம் இடியவலோ டெள்ளுண்டை கள்ளல் - வடிசுவவயில் தாழ்வாண ஆழ்வாணத் தள்ளடியா ருள்ளத்தே வாழ்வாண வாழ்த்தியே வாழ் '' – முத்த-இரட்டை, பா 3

<sup>&</sup>quot; வாழைக்களி பலவின்களி மால்களி தாஞ்சிறந்த உழைச் சுகுள்குழை யப்பம் எளளுண்டை எல்லாம் துறுத்தும் பேழைப் பெருவங்ற் நேடும் புகுந்தென் உளம்பிரியான வேழத் திதமுகத்துச் செக்காமேனி விநாயகளே" — டெயா 4.

அப்பம், அமுது, அவரை, அவல், இளகீர், என்ளுருண்டை, கடலேக் காயுருண்டை. கரும்பு, கற்கண்டு. வள்ளிக்கிறங்கு, சர்க்கரைப்பொங்கல், வெண்போங்கல், மிளகுசாதம் ( சம்பா ). சுகியன், தினமா, துவரைப் புழுக்கல், தேன், கெய், பச்சரிசி, வெல்லம், மிளகு, பணியாரம், பயறு, பருப்பு முப்பறம். பாகு, பால், பீட்டு, பொரி, மா, லட்டு, வடை, வெண்ணெய், வெள்ளரிக்காய், வெள்ளரிப்பறம், வினாம்பறம், காவற்பறம் முதனிய உணவுவகைகள் உகந்தனவாகக் குறிக்கப்பெறுகின்றன.

#### எல்லாரும் எப்போதும் செய்யக்கூடிய வழிபாடு :

க்குமுகன், தன்டைகியில் தேவர்களேயெல்லாம் அடக்கியாண்டு. அவர்கள் தன் கேக்கண்டபோது தலேயிற் குட்டிக்கொள்ள வேண்டும் என்றும், தோப்புக்கரணம் போடவேண்டும் என்றும் வற்புறுத்திவர்தான். அவினே விராயகர் வென்றதும் தேவர்கள் அந்த நன்றியறிதலேத் தெரிவிக்க '' நாங்களும் பெருமாணுகிய தங்களேக் காணும்போதெல்லாம் அந்த இரு வழிபாடுகளேயும்செய்கிறேம்; விருப்பத்துடன் ஏற்றுக்கொள்ளவேண்டும் '' என்று வேண்டிக்கொண்டார்கள். அதுமுதல் அவை அனேவரும் செய்யக் கூடிய உகந்த வழிபாடாக ஆயின. இதனே அருணகிரிராதர் '' தொப்பணி குட்டொடு வசைபரிபுர ... அர்ச்சனே மதவேளே '' என்றருளு கிருர்கள்.

கணங்கொண்ட வல்விண்கள் கண்கொண்ட நெற்றிப் பணங்கொண்ட பாக்தட் சடைமேல் — மணங்கொண்ட தாதகத்த தேன்முரலுங் கொன்றையான் தக்தளித்த போதகத்தின் தான்பணியப் போம்

### விர தங்கள்

மனத்டின் ஒருமைப்பாட்டிற்கும். இடைவிடாத தியானத்திற்கம் உறுதுணேயாவன விரதங்களே, விரதம் என்பது அசையாத உறுதி. விகாயதரை எண்ணி மேற்கொள்ளப்பெறும் விரதங்களில் வாரவிரதமாக உள்ளது வெள்ளிக்கிறமை விரதமாகும்.

#### வெள்ளிக்கிழமை விரதம் :

இது, வைகாரி மாதத்துச் சுக்கிலபக்ஷத்து முதற் சுக்கிரவாரம் தொடங்கி ஒவ்வொரு வெள்ளிக்கிறமைகளிலும் தவருது அநுட்டிக்கப் பேறுவது. அன்று பகல்முழுதம் உணவு உண்ணுமல் இருத்தல் கூறியம். மாலேசில் மறுபடியும் நீராடி, விக யகரை வழிபட்டு, ஏதாவது பழிக்கோ உண்ணலாம்.

இந்த விரதம் மேற்கொள்பவர்கள், வெள்ளிக்கிறமை விடியற் காலேயில் ஐந்து மணிக்கு முன் புண்ணியாதியில் நீராடிப் பட்டுடுத்து, புனிதமாக ரத்னகலச ஸ்தாபனம்செய்து, கும்பத்தில் விநாயகரைப் பூகித்து கரும்பு, விளாம்பழம், சர்க்கரை, பலாப்பழம் இவற்றை நிவேதித்தல் வேண்டும் விரதமுடிவில் மாகேசுரபூசை செய்து, அடியார்களுடனிருந்து உண்ணுகல்வேண்டும். இந்தவிரதத்தை யநுட்டித்து அத்திரிமகரிஷி சந்திரனேயும், துர்வாசரையும் பிள்ளேகளாகப்பெற்றனர். பிரமன் சிருட்டித் தொழில் கைவரப்பெற்றுன். குபேரன் சங்கந்தி பதுமரிதிகளேப் பெற்றுன்.

#### விநாயகசதுர்த்தி:

இது, ஆவணிமாநத்துச் சுக்கிலபக்ஷத்தில் வருகிற சதுர்த்தியிலே விராயகரை முற்கூறிய பூசனேவிதிப்படி வழிபட்டு, பகலில் ஒருவேள் யுண்டு, இரவில் பால் அல்லது புறம்மட்டும் சாப்பிட்டுக்கொண்டு அநுட் டிக்கப் செறுவது. இரவில் சந்திரனேப் பாரிக்கவேகூடாது. ஆணுல் விநாயக பூசையின் இறுதியில் சந்திரன்ப் பூசித்தல்மட்டும் அவசியம். இவ்விரத காலத்தில் விராயகரை அர்ச்சிக்கவேண்டிய பத்திரங்கள் மாசிப்பச்சை,

சித்திரைமாதத்துப் பூர்வபடித்துச் கக்கிரவாரம் எள்கிறது உபதேச காணடம்





ண்கயாந்தகரை, வில்லம், ஊழத்தை, நொச்சி, நாயுருகி, கத்தரி, வன்னி, அவரி, காட்டாத்தி, எருக்கு, மருது, விஷ்ணுகரந்தை, மாதுளே, தேவதாரு, மரு, நெல்லி, சிறுசண்படிம், செந்தாளி, பாதிரி அறுகு என்ற இருபத் தொன்று என்று புட்பவிதி கூறுகின்றது. சதுர்த்தியன்று சந்திரனே விஷ்ணு சேரிற்பார்க்க குற்றந்தால் அவமானம் அடைந்தார். வச்சிரமாலியென்பவன் இவ்விரத்ததை யநுட்டித்துப் பெருவியாதி நீங்கப்பெற்று அரசபோகம் துர்த்தான்.

விராயக. ராணம், இந்த விரதத்தை ஆவணி சுக்கிலபக்ஷ சதர்த்தி தொடங்கிப். புரட்டாசிமாசத்துச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்திவரையில் அநுட் டிக்கவேண்டும் என்கின்றது. மேற்கூறிய ஆவணி சதுர்த்தியில் விடியல் ஐந்து நாழி வகக்குழுன்பே வழுந்து நீராடி, பூசைக்குரிய சாதனங்களேச் சேகரித்துக்கொண்டு. முன்கூறியவாறு கலச ஸ்நாபனம்செய்து, அதன் முன்பு பொள்றலும், மண்ணுலும் இபன்ற திருவருவங்களே எழுந்தருளச் செய்து விதிப்படி தினக்கோறும் பூசித்தல்வேண்டும். இக்க ஒருமாதத்தில் தினமும்தவாமல், விராயகருடைய மக்கிரமாகிய, ஒன்று, இரண்டு. கான்கு. ஐந்து. ஆறு, எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு, இருபத்தெட்டு என்னும் எழுத்துக்களுள்ள முக்கிரங்கள் ஏதாவது ஒன்றைச் செபித்தல்வேண்டும், ஒன்று. இரண்டு, நான்கு ாழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செடிப்பவர்கள் இலக்கம் உருவும், முடியாதாயின் அரைலக்க மும், ஐந்து, ஆறு, எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு எழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செபிப்பவர்கள் இலக்ஷம் உருவும், முடியாதாயின் பதிறையிரம் உருவும், இருபத்தெட்டெழுத்து மக்திரத்தைப் பதினுயிரமும் குறையாமல் செபிக்கவேண்டும். அங்ஙனம் செபிக்கும்போது பத்துநவிற்கு ஒந்தால் ஒரு தர்ப்பணமும், தருப்பணத்திற்கு ஒருமுறை ஒரு ஓடிமும், பத்து ஓடித்திற்கு ஒரு முறை அன்னதானமும் முடிந்தவரை செய்யவேண்டும். ஒருமாதம் முடிந்ததும் பூசையைமுடித்து விராபகருக்கு விதியுலா செய்வித்து, மண்மயமூர்த்தியை ந்தியிலாவது, மடுவிலாவது எழுந்தருளச் செய்தல்வேண்டும்.

இவ்வண்ணம் பூரைமுடிகின்றவரை முப்பதுநாளும் உணவு உறக் கங்களேக்கி. விஷயசுகங்களேயும் விரும்பாமல் இருந்து, முடிவில் எல்லா ரோடும் இருந்து உண்ணுதல்வேண்டும். இங்ஙனம் கடும் விரதம் இருக்க இயலாதவர்கள் விரத ஆரம்பத்திலாவது இவ்வாறு இருந்து மற்றநாட்களில்

<sup>்</sup> உபதேசகாண்டம். சிவவிரதம், பா. 330-381

அவிசு. பழம், பால் முதலிய சாத்துவிக உணவை உட்கொண்டு வருவது கலம். முப்பதுகாளும் அநுட்டிக்க முடியாதவர்கள் கிகாயக சதுர்த்தி யன்றுமட்டுமாவது விற பிறமாமல் அநுட்டிப்பது அவசியம்.

இவ்விரதத்தை முருகன் அநுட்டித்து இடையூறின்றிப்போரில்குரனே வென்றுர். உமாதேகியும் அநுட்டித்து மகிழ்ந்தனர். கர்த்தமன் என்னும் அரசன் அநுட்டித்து அரசாட்சியைச் செவ்வனே நடத்தி. மறுமையில் பேரின்ப ரிலேயையும் பெற்முன். நனன் அநுட்டித்துச் சிவஞானப் பேறெப்றினன். இவ்வண்ணமே சந்திராங்கதன் இருமையின்பத்தையும் எய்றினுன். மன்மதன், ஆதிசேடன் முதலியவர்களும் அநுட்டித்து இன்பம் எய்றினர்.

## குமார சஷ்டி வீரதம் அல்லது பிள்ளேயார் நோன்பு:

இது, கார்த்திகை மாதம் கிருஷ்ணபக்ஷம் பிரதமை முதல் மார்கழி மாதம் சக்கிலபக்ஷம் சஷ்டித்திவரையில் இருபத்தொருகாள் அனுட்டிக்கப் பெறும் விரதமாகும். 'சட்டி தொட்டுச் சதயம் விட்டு' என்ற பழமொழி யுங்கூட இவ்விரதம் தொடங்குங் காலத்தையும், முடிக்குங் காலத்தையும் அறிவிக்கிறது. கோன்பு பூண்பவர்கள் இருபத்தோரிழையாலாகிய நூலேக் காப்பாக அணிதல்வேண்டும். ஆடவர் வலது மணிக்கட்டிலும், பெண்கள் இடது மணிக்கட்டிலும் அணிவது மரபு, இந்த இருபத்தொருகாட்களிலும் விகாயகருக்குத் திருமஞ்சன முதலியவைகளேச் சிறந்தமுறையில்செய்வித்து ஒவ்வொருகாளக்கு ஒவ்வொருளிதமாக, இருபத்தொருவகையான பணியா ரங்களே கிகேஷ் வேண்டும். முதல் இருபது காட்களிலும், ஒருபோது உண்டு, நியதியுடன் செய்யாதன செய்யாமல், பிள்ளேயார் கதையைப் பெரியோர்கள் சொல்லக் கேட்டுக்கொண்டு, எப்போதும் தியானபரர்க காகவே நாட்களேக் கழித்தல்வேண்டும். இறுதிகாள்மட்டும் உணவொழிக் திருக்து மறுகாட்காலேயில் பாரணேசெய்து விரதத்தை முடித்துக்கொள்ளுதல் மரபு. அனக்தன் இவ்விரதத்தை யநுட்டித்துத் துன்பம் கீங்கப்பெற்றுன்.

## enalogyemits :

மாசிமாகம் தேப்பிறையில் செவ்வாய்க்கிறமையோடுவரும் சதுர்த்தி திதியில் துவங்கி, ஒராண்டு விதிப்படி அநுட்டித்தால் எல்லாத்துன்பங் களும் ரீங்கப்பேற்று, செல்வம், செல்வாக்கு, கல்வி முதலிய எல்லா இன்பங்களேயும் எய்தலாம்.

<sup>\*</sup> அவிசு - உப்பின்றிப் போக்கப்பெற்ற உணவு

இவ்விரதத்தைத் துவங்குநாளில். குரியனுதிக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னரே உறக்கத்தினின்று எழுந்து விதிப்படிச் சங்கற்பித்துக்கொண்டு. புண்ணியந்தியில் நீராடிச் சிவசின்னங்களே அணிந்துகொண்டு விநாயகப் பெருமானத் தியானித்து, அவருடைய ஒரெழுத்து, ஆறெழுத்து மந்திரங்களில் யாதாயினும் ஒன்றை - அதுவும் தெரியாதவர்கள் அவருடைய பெயர்களேயாவது இடைவிடாது அன்றுமுழுதும் செபித்தல்வேண்டும். உபவரசம் இருப்பதேமேல். அன்று இரவு உறக்கமும் கூடாது. விநாயக புராணத்தைப் பாராயணம் செய்வது நல்லது. முன் விநாயகசதுர்த்தி விரதம் போன்றே இதற்கும் பெருமான எழுந்தருள்வித்துத் திருமஞ்சன முதவிய வற்றை விதிப்படிச்செய்து வழிபடலாம். இவ்விரதத்தை ஒராண்டுவரை உறுதியுடன் அநுட்டித்தவர்கள் கூன் குருடு முதலியன நீங்கப்பேற்று உய்வர், உடல்பலம் பெறுவர். அறிவுசெறிவர், எல்லா இன்பமும் தானே வந்தியையும்.

இவ்விரதத்தைக் கிருகவிரின் மேற்கொண்டு கார்த்தவிரியன் என்ற வீரனேப் பிள்ளேயாகப் பெற்றுப் பேரரசை எய்திஞன். சந்திரன் இந்கோன் பைப்பூண்டு. தனது கூடியரோகம் நீங்கப்பெற்றன். புருசுண்டி என்னும் முனிவர் அநுட்டித்துத் தன் பிதிரு தேவதைகளேச் சுவர்க்கத்திற்கு அனுப் பிஞர். இன்றும் கடன்தொல்லே, நேரம், பகை உடையவர்கள் இந்த நேரன்பைப்பூண்டு அவை நீங்கப்பெற்று இன்பம் எய்தி வருகின்றனர்.

இத**னே மு**தன்முதலில் செவ்வாப் அநுட்டித்துப் பேறுபெற்றுன். அதனுல் இது அங்காரக சதுர்த்தியெனவும் வழங்கப்பெறும்.

### பெண்கள் பூசைமுறை:

கமது காட்டில் எந்தக் கலேகளும், ஆசாரங்களும் பெண்களாலேயே பாதுகாக்கப்பெறுகின்றன எனலாம். இன்றைய உலகப்போக்கில், தானும் தொழிலுமாக அத்துவித நீலேயில் கலந்திருக்கும் ஆடவர்களுக்கு. விரதங்களேயும், நாள் – கிழமைகளேயும் நீன்லுட்டிக் கொஞ்சத்துக்குக் கொஞ்சம் சமய வாழ்விற்கு உயிர்த்தண்ணிர் ஊற்றி வருபவர்கள் தாய்மார்களே எனல் மிகையாகாது. அவர்கள் பரப்பரையாக இரண்டு விநாயக விரதங்களே அநுட்டித்து வருகின்றுர்கள். வெள்ளிப் பிவ்ளேயார் கும்பிடுதல், செவ்வாய்ப் பின்னேயார் கும்பிடுதல், செவ்வாய்ப் பின்னேயார் கும்பிடுதல் என்ற பழக்கங்களே அவர்களால் மேற்கோள்வப் பெற்றவை. அவற்றிற்கு அவர்கள் சொல்லும் வரலாறுகளும்,

பூசைமுறையும் செலி வழியாகவே வேதம்போல வந்துகொண்டிருக் கின்றன. வேதம் பெண்கள் கேட்கக் கூடாததுபோலச் செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் கதையும் ஆடவர்கள் கேட்கக்கூடாது என்றமரபு இருக்கிறது. அவற்றைக் கெரிந்தவரையில் விளக்கலாம்.

#### வெள்ளிப் பின்னேயாக :

ெண்கள் வெள்ளிக்கிறமை விடியற்காலே நாலு மணிக்கே எழுந்து எண்ணெய்தேற்க்கு முழுகிவிட்டு, ஆசாரமாகப் பட்டாடை அல்லது தூய்மையான பஞ்சாடை புக்கத்து, செவ்வலரி, செவ்வரத்தை, அறகு முதலியன்சொண்டு பூரிப்பார்கள். ஈறுக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்து வைப்பார்கள். பூசையெல்லாம் குரியன் உதிப்பதற்குள் முடிந்து விடவேண்டும். தாறையில், நேற்கதிர் இவைகளே வைத்து வழிபடுதல் வழக்கம்

வரலாறு: ஓர் ஊரில் ஓர் அரசனிருந்தான். அவனுக்கு அருமையாக ஒரு பிற்னே, அந்த அரசகுமாரன் ஒரு பசுங்கன்றை வளர்த்துவந்தான், அந்தக்கல்று உண்டால்தான் அவன் உண்பான். அது உறங்கினுல்தான் அவன் உறங்கு வான். இப்படி அவனும் கன்றும் ஆசையால் பிணிப்புண்டு வளர்ந்தனர். அரசனும் தனது மகன் எண்ணப்படியே விட்டுவந்தான். ஒருவர் அந்தப் பசுங்கள்று கட்டை அறுத்துக் கொண்டு ஊர்ப்புறமாக அடிவிட்டது. போன விடத்தில், பள்ளத்தெருவில் ஒரு வீட்டு முற்றத்தில் செல் உலர்ந்துகொண்டிருந்தது. அதினக் கன்று தின்றுவிட்டது. வந்த வட்டுக்காரி செல் போய்விட்டதே! ஒருநாள் கூடு போய்விட்டதே! ஒருநாள் கூடு போய்விட்டதே! என்று பதறிப்போய், கோயங்கொண்டு உள்ளேயிருந்த தடியைக் கொண்டு வந்து அடித்தாள். கன்று இறந்துவிட்டது. அப்போது வந்த அவள் கணவன், ஐயோ ஐயோ அரசகுமாரனுடைய ஆசைக் கன்றல்லவா? இப்படிச் செய்துவிட்டாயே என்று அரற்றினுன். அதனேக் கேட்ட பன்னப்டெண் யான் என்ன செய்வேன்; தவறிவிட்டுடனே என்று பயந்து. அதனே வட்டி அடுக்குப்பானேயில் அடைத்து மறைந்துவைத் துட்டான்.

மாலேக்காலம், மன்னன் மகன் தனது வளர்ப்பைக் காணுமல் தவித் தப்போறுன். தக்தைபடம்போப் கேன்ற வந்தால்தான் உண்பேன்: உறங்கு டேன் ் என்று அடம்பிடித்தான். அரசனும் ஆட்களேவிட்டுத் தேடச் சொன்னுன். அயர்கள் எங்துக்குடிக் காணுமையால் ஒவ்வொரு வீடாகப்





புகுந்து தேடத்தொடங்கினுர்கள். ஊரவர்களிற் சிலர். இன்று நண்பகல் கந்தக்கன்று ஊர்ப்புறமாகத் தாழங்காட்டுக்கு எதிரில் உள்ள பின்னேயார் கோயில்பக்கம் போயிற்று என்குர்கள். சிலர் ' தாழங்காட்டுக்கு உள்ளே இருக்கும் பள்ளத்தி கெல்லேத் தின்றது பார்த்தேன் ' என்குர்கள். இதனேக் கேட்ட எவலர்கள் பள்ளத்தியின் விட்டைச் சோதனோபோடக் கிளம்பி விட்டார்கள். இதனேயறிந்த பள்ளத்தி, பிள்ளேயார் கோயிலுக்குப்போர் ' ஐயோ கணேசா ! ஆபத்துக்காத்த பிள்ளேயாரே! தெரியாத்தனமாக ராசா விட்டுக் கன்றைக் கொன்று விட்டேன்; ஆபத்தில் அகப்பட்டுக் கொண்டேன்; என்னே எப்படியாவது காப்பாற்றவேண்டும் ' என்று வேண்டிக் கொண்டாள். அன்பெனும் வடுயுள் அகப்படும் விநாயகப்பெருமானும் அருள் வழங்கினர்.

அரசனுடைய ஏவலாட்கள் அவள்விட்டு அறையிலே உள்ள பானேகளேயெல்லாம் சோந்த்தனர். பள்ளத்தி, அகப்பட்டுக்கொண்டோமே என்று தவியாகத் தவித்தாள். பிள்ளேயார் பெருங்கருணேயால் பானேக் குள்ளிருந்த கன்றினிறைச்சி எல்லாம் தாமரைப்பூவாகக் காணப்பட்டது. வந்த ஏயலர் ஒன்றும் அறியாது சென்றனர். பள்ளத்தி எப்படியாவது போழுது விடிவதற்குள்ளே கன்றை எழுப்பிக்கொடுத்து என்னேக் காப்பாற்றுங்கள் என்று கணபதியை வேண்டிக்கொண்டாள். கணபதியும் கன்று எழுப்பக் கருணேபுரிந்தார். கன்று துவ்ளிக்கொண்டு அரண்மனே நோக்கி ஒடிற்று இதனே அறிந்த பள்ளத்தி, கன்றெமுந்த சேரமாகிய வெள்ளிக்கிறமை விடியல் நாலுமணிக்கே, இந்த நேரன்பை அநுட்டிக்கத் தொடங்கினுள்.

தான் உழைத்த நெல்லிலிருந்து, 'நலுங்காத நாழி. குலுங்காமல் குறுணி ' சேர்த்து, ஆசாரமாகக் குத்தி அரிசியாக்கிறர். மா இடித்து வெல்லத்தைக் கலந்து பிசைந்து பிடிக் கொழுக்கட்டையாகப் பிடித்தாள். கன்றை எழுப்பித்தந்து உழவனேக்காத்த நன்றி யறிதலுக்காகக் கன்றைப் போலவும், பசுவைப்போலவும், இடையன். அரசன், அரசகுமரன், ஏர், கலப்பை, உழவன், சால், கரகம் இத்தவடிவங்களேப்போலவும். தன்னேப் போலவும் மானினுற் பதுமைகள் செய்துவைத்து வேகவைத்தாள். விடியலுக்குள். தாழமடல் நெற்கதிர் இவற்றைச் குழப் பரப்பிறுள். இடையில் ஈறக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்துவைத்தாள்: பூசித்தாள். இதனுலே இவளுக்கு இருந்த ஆபத்து நீங்கியதோடல்லாமல் செல்வமும் வளர்ந்தது. கம் காட்டுப் பெண்கள் ஆடி, தை மாதங்களில் வரும் வெள்ளிக் தெமைகளில் முற்கூறியவண்ணம் ரோடி, தாமமடல் கெற்கதிர் இவை கீனப்பரப்பி, கொழுக்கட்டை சுட்டுவைத்து வழிபடுவார்கள். அதனுல் செல்வம் பெருகும்: இடையூறுகள் ரீங்கும் என்பது அவர்கள் உறுதி.

#### செவ்வாய்ப் பின்னோர்:

நைச்செவ்வாய், ஆடிச்செவ்வாய் இங்கக்கிறமைகளில் தொடங்கி, இக்கன செவ்வாய் என்று உறுகிகய்து இந்த நோன்பைத் தொடங்கு வார்கள், பெண்கள்மட்டுமே இந்த விரதம் கொண்டாடுவது வழக்கம். ஆண்களுக்குச் சக்தங்கூடக் கேட்கக்கூடாது. அவர்கள் இந்த ரிவே தனத்தை உட்கொண்டாலும், நேர்ந்கும்போது உளதாகும் உரல் உலக்கை ஒனிகேட்டாலும் கால் ஓய்ந்துவிடும்; வலி குன்றும் என்பது அவர்கள் நம்பிக்கை. ஆகலால், ஆடவர்கள் உண்டு உறங்கச் சென்றபின்போ. ஊருக்குப்போன பின்போ எல்லா வீட்டுப் பெண்களும், ஆடவரில்லாத ஒரு வீட்டில் ஒன்று கூடுவார்கள். அவரவர்கள் மிச்சமின்றி உண்ணக்கூடிய அளவுக்கு நெல்லேக் கொணர்ந்து பங்கரகக் கொடுப்பார்கள். அனேவரும் ரோடித் தூய்மையாக நெற்குற்றுவார்கள். அரிசியான பின்பு களேந்து மா டுடிப்பார்கள். எல்லாம் அவர்கள் கூட்டுறவுமுறையிலேயே நடைபெறும். உப்பிடாமல் மாவைச் பிசைந்து. தேங்காயைச் கிறு கிறு துண்டுகளாக்கி, அதற்போட்டு அந்த இளந்ரையேவிட்டு நன்ரகப் பிசைந்து அடையும் உருண்டையுமாகச் செய்து, நீராவியில் வைக்கோலேப் பரப்பி, அதன்மேல் வைத்து, மேல் ஆவி போதாதவண்ணம் மூடி வேதவைப்பார்கள், அன்று கூடியிருக்கிற பெண்களில் சிறுமிமுதல் அனேவருக்கும் அளவுக்கேற்பு ஹைடயாகத் சுயார் செய்யப்பெறும். பிறகு ஈனுக்கன்றின் சாணத்தால் பின்னேயார்செய்து, அதற்குப் புன்கஇல், புளிய இலகளேக்கொண்டு சுழல் அமைந்து, அதன் நடுகிலே பிள்ளேயாரை எழுந்தருளச் செய்வார்கள். தேங்காய் பழம் பாக்கு வெற்றிலேகணேத் திருத்திப் பரப்பி, கொழுக்கட்டை கள்யும் பரப்பி வைத்துவிட்டுத் தூபமிட்டுக் கதைசொல்லக் தொடங்கு வார்கள். கதை முடிந்ததும், கற்பூர ஆராதனேசெய்து, நைவேத்யம் செய்து வீட்டு அன்வரம் ஒருங்கிருந்து அவரவர்களுக்கு உரிய அடைகளே உண் பார்கள். பெழுதுவிடிய நான்கு நாழிகைக்கு முன்பே எழுந்து இரவு தோழக்கட்டை வேகவைத்த வைக்கோல், புன்கந்தழை, புளியந்தழை, புசைசெய்த பூ, இம் எல்லாவற்றையும் கொண்டுபோய், ஆற்றில்கிட்டுப்

ுள்ளேயாரையும் வழியனுப்பிவிட்டு. வாய்பேசாமல் கிறைகுடத்தோடு புனிதமாக மஞ்சள் குங்குமம் அணிக்து, வெற்றிலேயும் சுவைத்து, விடு இரும்புவார்கள். அன்றுமுழுதும் யாருக்கும், காசு தானியம் முதலியன கொடுக்கமாட்டார்கள்.

கதை: ஒர் ஊரில், ஒரு வேளாளன் இருந்தான். அவனுக்கு ஏழு பிள்ளேகளும், ஒரு பெண்ணும் இருந்தனர். மனேவி யிறந்துவிட்டாள். மிக ஏழ்மையான குடும்பம். தந்தையும் பிள்ளேகளும் அன்றைக்கன்று கூலி வேலே செய்து நெற்கூலி வாங்கிவருவார்கள். அந்த நெல்லே அந்தப்பெண் குற்றிப் பொங்கி இடுவாள். ஆனுல், அவர்கள் அதிருஷ்டம்; வறுமையின் எதிரோலி; வாங்கிவருங் கூலிமெல் அவ்வளவும் பதராகவும் உமியாகவும் ஆகும். அரிசி அரைவயிற்றுக் கஞ்சிக்குக்கூட ஆகாது, பொறுமைக்குச் சிகரமாகிய அந்தப்பெண் அதனேப் பக்குவமாக்கி உழைப்பவர்களுக்கு அளித்துவிட்டுத் தான் வடிகஞ்சியையுண்டு காலத்தைக் கழித்துவந்தாள். இவர்கள் குடித்தனம் இட்படி நடந்துவருகிறது.

ஒருநாள் வளவைப்பாட்டிக்குக் கடுமையான பசி. இந்த விடு பார்த்து உணவுக்கு வந்தாள். வீட்டிலோ ஆடவர்கள் எல்லாரும் வேலேக்குப் போயிருந்தார்கள். ஒளவை வெளித்திண்ணேயில் நின்றுகொண்டே, ' அம்மா பதி! அன்னம்போடு ் என்று இரைந்தாள். அந்தப்பெண் அரையாடையை யுடுத்தியிருந்தமையால் வெளியில்வந்து பதில் சொல்லவும் வெட்கி, அரைக் கதவைத் திறந்துவைத்துக்கொண்டு. ஒளிந்திருந்தபடியே, ஒளவையாச்சே எப்படி இல்லேயென்பது என்று பயந்து தேம்பித்தேம்பியமுதான். ஒளவை மனம் இளகியது. ஏன் அம்மா அழுகிருய் என்று கேட்டாள். 'இல்லே பாட்டி! எனக்கு ஏழு அண்ணனும், அப்பாவும் இருக்கிரூர்கள்; அவ்வளவு பேரும் நன்றுக வேலே செய்பவர்கள்; நிறைபத்தான் கூனிவாங்கி வருகின் ருர்கள்; ஆனுல் அந்த நெல் எல்லாம் எங்கள் அதிர்ஷ்டம் குத்தக்குத்த உமியும் பதருமாகப்போகின்றது; அரை வயிற்றுக்குக்கூடப் பற்ருமற் போகின்றது; அந்த நில்யில் எப்படிப்பாட்டி பிச்சைபோடுகிறது ' என்று அமுதாள். ஒளவையார் மனமிளகி, 'அப்படியா அம்மா! அந்த நில்மை என் முன்னமே சொல்லவில்லே: போனுற்போகிறது. இந்தா! நான் பிச்சை பெடுத்த அரிசியில் கால்நாழிகை இருக்கிறது; ஒரு தேங்காய் இருக்கிறது; என்னே நிகேத்துக்கொண்டு செவ்வாய்ப் பிள்ளேயாரைக் கும்பிடு; அப்புறம் பாரேன் உனக்கு இருக்கிற அதிர்ஷ்டத்தை' என்று சொன்னுர், பாட்டி வார்த்தையைக் குரு உபதேசபாகக் கொண்ட அந்தப் பெண் அந்த அரிசியையும்தெங்காயையும் வரங்கிவைத்துக்கொண்டு, செவ்வாய்க்கிழமை என்றுவரும் என எதிர்கோக்கியிருந்தாள்.

செள்வாய்க்கிறமையும் வந்தது. அண்ணனும் அப்பனும் உண்டு உறங்கப்போன பின்பு, அவர் நீராடி நேர்ப்பு கும்பிடத் தொடங்கினுள் அடுப்புப் பற்றவைக்க கெருப்பில்லே. என்ன செய்வான் பாவம். ஊரடங்கி விட்டது. இவன் மடுத்து அந்த அந்ததருத்திரியில் நெருப்பளிப்பார் யார்? ுன்வமேகது என்று. எங்கெயாவது வெளிச்சம் தெரிகிறதா? பார்ப்போம்; தெளித்தால் அங்கேபோப் கெருப்பு எடுத்து வருவோம் என்று எண்ணினள் ஊருக்கு கொளியே போறுள். புன்கமரமும், புளியமரமும் இணேந்து உயர்க்கு வளர்க்கிருக்கு. அதில் ஏறி புன்கங்கினயில் ஒருகாலும், புளியங் இராபில் ஒருகாலும் வைத்துக்கொண்டு தொலேதூரம் பார்த்தாள். அங்கே ஓரிடத்தில் வெளிச்சம் தெரிந்து. மிருந்த மடுழ்ச்சு: கிழே இறங்கினுள். அந்த நடத்திற்கு ஓடி அள். அது ஒரு சுடுகாடு. பிணம் எரிந்துகொண்டே இருந்தது. இவளுடைய தளராத உறுதி எதனேயும் பொருட்படுத்தவில்லே. செருப்பெடுக்கப் பரபரந்தாள். பிணஞ் சுட்டுக்கொண்டிருந்த வெட்டியான் ் இந்த கெஃளயில் வந்த நீ யாரம்மா? டேயா பிசாசா? பெருமானுடைய பிறப்பா உள்ளதைச் சொல் என்றன். அந்தப்பெண் ' நான் பேயுமல்லள் பிசாகமல்லன்; பெருமானுடைய பிறப்புத்தான்; நான் ஒரு நோன்பு எடுக் க:்போகிறேன்; அதற்கு கொய்யுவேண்டும்' என்னுள். அவன் 'அப்படி யாகும் இந்தா என் கையிலேகிடைத்தது கால்நாழியரிசியும் தேங்காயும் இதினயும் கொண்டுபேரய் எனக்காகவும் பிரார்த்தின்செய்' என்ற சொல்லி கெருப்பையுங் கொடுத்தான். பெண் அவ்வாறே வாங்கிக்கொண்டு வருகிற போது தனக்கு செருப்பு இருக்கின்ற இடத்தைக்காட்டி உதவிசெய்த புன் கந்த அறு பையும், புளியந்த வழயையும் பறித்தக் கொணர்ந்தாள்.

சோன் பெடுக்கத் தொடங்கினர். அப்போது அந்தப் பெண்ணுள்ளம் எண்ணியது அந்த வெட்டியான் இல்லாவிட்டால் நெரப்புக் கிடைத் திருக்கு சா? அந்தப்பிணம் அந்த சேரத்தில் எரியவில்லேயானல் நெருப்பு எப்கே? என்படற்றை எண்ணினர். அவர்கள் நினேவாக வெட்டியானேப் போனவும் பிணத்தைப்பொலவும் மாவினுல் செய்தாள். அவற்றையும் கொழுக்கட்டையோடு வைத்து வேகவைத்தாள். ஒளவைப் பாட்டியாவிய குருவைத் தியானித்துக்கொண்டே அவள் சொன்னபடி பிள்ளேயார்பூசை



திருவாருர் மூலாதார கணபதி திருவாவடுதுறை ஆதினம்



பண்ணி தன். உறுதி உயர்காய வித்தது. ஊக்கம் வினந்தது. நிலேயும் உயர்ந்தது. மிகேத்தவண்ணம் செல்வமிலேயுயர்ந்தது. குடும்பம் வலுத்தது. அண்ணன் மார்கள் அண்வருக்கும் மணமுடித்துவைத்தாள். ஏழைக் குடும்பம். எல்லோராலும் எண்ணிப் பார்க்கக்கூடிய அளவுக்கு மிகமிக உயர்ந்துவிட்டது. அண்ணன்மார்கள் எண்ணுகி ஓர்கள்; நாம் மட்டும் மணமுடித்துக்கொண்டோமே! நமது விட்டுத் தெய்வம்போல விளங்கும் தங்கைக்குத் தக்க கணவினத்தேடிக் கொடுத்து விடவேண்டாமா ? என்று. காலங் கூடிற்று. கடவுள் களணேயும் துணேசெய்தது. குக்க செல்வர் மணந்துகொண்டார். புக்கவிட்டுக்குப் போசின்ற அந்தப்பெண், நனது அண்ணிகளே அழைத்து மிக இரகசியமாக, ' அம்மா அண்ணிமார்களே 1 மமது குடும்பம் முன்பு எப்படி இருந்தது தெரியுமா ? இன்று கீங்கள் விட்டு விளக்குகளாக வரக்கூடிய அளவுக்கு நமக்கு அருள்செய்தவர் விநாயகரே; ஒளவையார் உபதேசப்படி, செவ்வாய்க்கிறமைதோறம், தவரமல் அவரை, இவ்வண்ணம் பூசித்துவக்தேன்: கீங்களும் தவரமல் செவ்வாய்ப்பிள்ளேயாரைக் கும்பிடுங்கள்; கீங்கள் எவ்வளவு பணக்காரிக ளாக இருந்தாலும், இரண்டு வீட்டிலே அரிசி பீச்சையாக வாங்கித்தான் இந்தநேன்பு நேர்கவேண்டும்; செய்த கொழுக்கட்டை மிதமிருந்தால் வேறு யாருக்கும் கொடுக்காதிர்கள்; எலி, பூனே, நாய் இன்னப் போடாதிர் கள்; விரதமிருந்த மறுநாட்காஃயில் பூசைசெய்த அப்பொருள்களேயும், பிள்ளேயாரையும் மிக பயபக்கியுடன் வழிகூட்டி அனுப்புங்கள்; அன்று யாருக்கும் எதையும் கொடுக்காநீர்கள்; இது உறுத - உறுத ' என்று சொல்லிப் போனள்.

நாட்கள் கழிந்தன. செல்வம் நீலேமையை மாற்றியது. அண்ணி மார்கள் உள்ளத்தில் செல்வச்செருக்கு மூடியது. கடவுள்மிதுள்ள அன்பு குறைந்தது. நேற்றங்களே எல்லாம் செல்தார்கள். அன்பு குறைய வளங்குறைந்தது; வளங்குறைய உளங்குறைந்தது; உளங்குறைய உள்ளசெல்வமும் குறைந்தது. ஊர் ஊராகப்போய்ப் பிறைக்கவேண்டிய நீலேயும் வந்துவிட்டது. இந்நீலயில் சீமாட்டியாக வாழுகின்ற தங்கை தமையன்வீட்டிற் சீராட வந்தாள். நிலேமையை உணர்ந்தாள். அடிப்படையான காரணங்களேயும் அறிந்தாள். அண்ணிமார்களுக்கு அறிவுட்டினுள். அறிவு திருந்தப்பெற்ற அண்ணி மார்கள் முன்போலமேய செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் பூசையை மேற்கொண்டு கிறப்பாக நடத்திறர்கள். செல்வமும் பேருகிற்று.

செவ்வரப்படுள்ளேயார் கும்பட்டால் அனேவரும் இப்படி வாழலாம் என்ற உறுடு கமதுகாட்டு மங்கையர்க்கரசியர்களிடம் மலிந்திருக்கிறது. அதனுமேதான் இந்கோன்பில் அவர்களுக்கு அழுத்தமான பற்று.

## வியைரப்பூல் பின்னேயார் :

பந்து முதலியன ஆடும்போது கைவாசிவருவதற்காக ஆடும் முதல் ஆட்டத்தைப் பில்னேயார் ஆட்டம் என்று சொல்வது வழக்கமாகும். அப்படியே சொக்கட்டான், தாயம் முதலியன ஆடும்போதும், முதலில் பில்னேயாருக்கு என்று உருட்டுவது வழக்கம். இராமப்பகுதிகளில் பழங் காலத்தில் பின்னேயாப்பந்து என்றே ஒரு வின்யாட்டுவகை உண்டு நிறுவர்கள் முழுச்செய்கல் ஒன்றைக் குத்திட கிறுத்திவைப்பார்கள். அந்தக்கல்லேப் பந்தால் தலேக்கு ஒருதடவை அடிப்பார்கள். யார் அடித்த போது அந்தக்கல் விழுந்துவிடுகிறதோ அவர்கள் மற்றக் கட்சிக்காரர்களேப் பந்தால் அடிப்பார்கள். அவ்வண்ணம் அடிக்கும்போது தங்கள் கட்சிக் காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமர்திரிக் கையைத் துணியால் முடிக் காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமர்திரிக் கையைத் துணியால் முடிக் கொண்டு ஓடிஓடி அடிப்பது வறக்கம். அடித்தவர்கள் வென்றவர்கள்: அடிபட்ட வர்கள் தோற்றவர்கள். இவ்வண்ணம் குழந்தைகள் வின்யாட்டிலும் பில்னோயர் கலந்திருக்கின் நர்.

போகபக் தத்தக்த மின்றிலிற் பீர்புணே தார்முடிமேல் காகபக் தத்தக்த காளம் பிறையிறை யான்பயக்த மாகபக் தத்தக்த மாமழை போன்மதத் துக்கதப்போர் ஏகதக் தத்தெக்கை செக்தா ளினேபணிக் தேத்துமினே.

-- கபிலதேவதாயகுர்.

# பிள்ளேயார் ஆயுகங்கள்

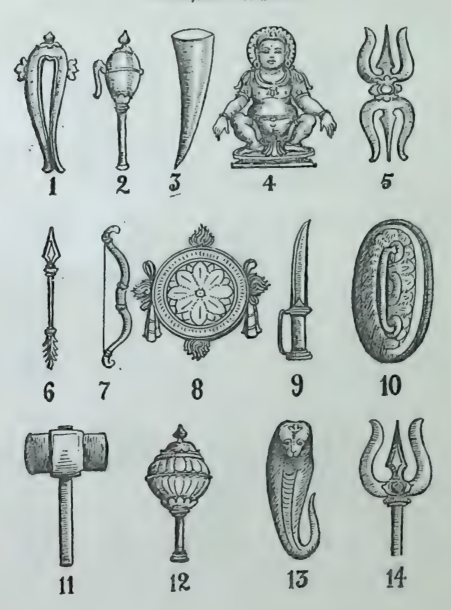
காலதேவன் ஈமது வாழ்க்கைப்பாதையைப் பலவேறு வழிகளில் பலாாட்டுமக்களுடைய கூட்டுறவைக்கொண்டு கணர்தோறும் மாற்றி அமைக்கின்றன். அதனுல் ஈமது அகவாழ்வு புறவாழ்வு இரண்டுமே மாறுகின்றன. ஈமது பண்டைய வாழ்கியலின் துணேப்பொருள்களான பாத்திரபண்டங்களும் போர்க்கருவி களும் இன்று வேற்றுருவத்தில் வேறு வேறு பெயர் தாங்கிரிற்கின்றன. சில மறைக்கே போயின. சில பெயர் மட்டும் மறைக்துபோயின. ஆதலால் அவற்றைப்பற்றி இக்த இருபதாம் நூற்குண்டில் வாழ்கின்ற காம் தெரிக்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது.

கருவிகள், கருவிகளாக இருந்தகாலத்திலே காரியப்பாட்டிற்கு வேண்டிய உருவும், ததியும் உடையனவாக இருந்தன. அவற்றில் ஆடம் பரமும், அணியறகும் அடிவைக்கத் தொடங்கியகாலத்து, எத்தனேயோ. இழைப்புவேலே சனும் கொடிக்கருக்கு வேலேகளும் கிற்ப சித்திர வேலேகளும் கலந்துவிட்டன. அதனுல் அவை ஆயுதங்களா? அல்லது அணியா? என்றுகூட அறியமுடியாதரில் நமக்கு ஏற்பட்டுவிட்டது. அவ்வண்ணமே (ஆயுதங்களே) போர்க்கருவிகளே மக்கள் கையாண்டகாலத்துக் கருவிகளாகவே இருந்தன. மன்னர்களும் மந்திரிகளும் கையானுவனவற்றில் சித்திரம் கலந்தன. கடவுட் கைகளில் இருப்பன, என்றும் காட்சிப் பொருள்களாகவே இருப்பதால் அவை அழகுப்போருள்களாகவே ஆயின. ஆதலால் அவைகளின் இயற்கையமைப்பையும், இன்று கடவுளர் கரங்களில் விளங்கும் அமைப்பையும் தெரிந்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது. மற்றும், நாட்டிற்குநாடு கருவிகளினுடைய அமைப்பு மாறியிருக்கின்றது.

கல்லுக்கு உயிர்கொடுத்து, கற்பனேக்கு உறைவிடமாக்கி, கலேத் தெய்வத்தின் கருணேயை விளங்கச்செப்த பல்லவர்களில் முற்காலப் பல்ல வர்கள், சாளுக்கியர்கள் இவர்கள் சிற்பங்களில் கருவிகளின் அமைப்புரியே வேறு. அவற்றினின்றும், பிற்காலச் சாளுக்கிய, பல்லவ, ஹொய்சள மன்னர் களின் சிற்பங்களிலுள்ள கருவிகளின் அமைப்பு முற்றிலும் வேறுபட்டது. அவற்றைக் கிடைத்தவரையில் கணபதி கரங்களிலுள்ள கருவிவகைகளேக் கொண்டு கரட்டமுயலுவோம்.

- 1. பாசம்: இது கயிறு. பகைவர்கள் கையையும், கால்களேயும் கட்டப் பயன்படும். ஒருகயிறு அல்லது இரண்டு மூன்று கயிறுகள் சேர்த்து, எனிறில் அளிழ்க்கும் சுருக்கும். சுருக்கும். சுருக்குடம் கருக்குடாமல் வீனயமாகவும் இருக்கும். விநாயகருக்குச் சிறப்பான கருவி நாகமே பாசமாக அமைவதும் உண்டு, இதனே நாகபாசம் என்பார்கள். இதன் வகைகள் நால்கு.
- 2. அங்குரம்: இது யானேயை அடக்கப் பபன்படுவது. இரும்பாற் செய்யப்பெற்ற வன்ந்த மூக்கும் குத்தியடக்கக்கூடிய ஒரு கூரிய சேரான பகுதியும் உடையது. நீனமான கழிகளிற் செருகப்பெற்றிருக்கும் யானேப் பாகன் இகணே யானேக்காதிலே மாட்டித் தொங்கவிட்டிருப்பான். இதில் இரண்டு உருவங்கள் உள்ளன, விநாயகருக்கு உரிய சிறப்புக்கருவிகளில் இதுவும் ஒன்று.
  - ப். தந்தம் : ஒடிக்த யானேக்கொம்பு
- 4. வேதாளம்: தசை நாரில்லாத, அச்சமும் அருவெறுப்புக் தரத் தக்க பூத வடிவாக இருப்பது. இதனே ஏவிப் பகைவர்களே விழுங்கச் செங்வது வழக்கம். இது விரகணபதி கரங்கள் ஒன்றில் இருக்கிறது.
- 5. சக்டி: இது வேல். ஆறு கூரிய பகுடுகளேயுடையது. தகட்டு வடிவானது. முருகனுக்குச் சிறப்பானது, விகாயகரும் விரகணபதியாக விளங்கும்போது தாங்கியிருக்கிறர். இது பிடித்தபடியே எறியும் கருவி களில் ஒன்று. வேல்மட்டும் இரும்பாலானது இதனே கடுவில் பிடித்து எறிவது வழக்கம். இருமருங்கும் குத்தும் இயல்பினது. யானேயெறிக்தவேல் ஏக்தல் இனிது. என்பர் வள்ளுவரும்,
- ். அம்பு: (Arrow) இது வில்லே வள்த்து அதில் வைத்து எப்பப் பெறங்கருவி. நுனி கூரிய முன்போன்றது. நுனிமட்டும் இரும்பாலானது. துனியை ஒரு கழியிற் செருகியிருப்பார்கள். அதனது வால்பக்கத்தில் கழுகின் இறகுகளேயும், மற்ற பறவை இறகுகளேயும் கட்டியிருப்பார்கள். பெருப்பாலும் கழுகிறகே இதற்குப் பயன்படும். இறகுகட்டுவது விரைக்து காற்றை ஊடுருவிச் செல்வதற்காகவே.
- 7. லில்: இது சும்பு சய்யப் பயன்படுவது மூங்கில், சிஃபென்னு மரம் முதலான வணயக்கூடிய நார் மரத்தால் செய்யப்பெறுவது. தந்த வில்கினது இருதில்யிலும் தோல், அல்லது நார்க்கயிற்றுனியன்ற நாண்

## கணபதிபின் ஆயுதங்கள்





கட்டப்பெற்றிருக்கும். வில்லே வனேத்து நாணே இறுகக்கட்டி அதன் நடுவில் அம்பைவைத்து விடுவது வழக்கம். எவ்வனவுக்கெவ்வனவு வில்லின் வலியும், நாணின் உறுதியும் இழுத்து விடுபவன் வன்மையும் இருக் சின்றனவோ அவ்வளவுக்கவ்வளவு அம்பின்வேகமும். தைக்கும் வன்மையும் மிகும் மிகும். அம்பு பட்டவுடன் இறப்பதற்காக அதன் நுனியில் விஷம் தோய்த்து வைத்தலும் வழக்கம்; அம்பின் நுனி பிறைமதிபோலக் கவர்பட்ட தாகவும் இருக்கும். இதற்குப் பிறையம்பு என்று பெயர்.

- 8. சக்கரம்: இது விஷ்ணுவுக்கு உரிய சிறப்பான கருவி. இதன் அமைப்பு அனேவருக்கும் நன்கு தெரிந்ததே. அதில் இருவகையுண்டு. ஒன்று தேருருளே போன்றது. மற்றது வீனயம்போன்றது. இது அழகுப் பொருளாக எத்தனேயோ வடிவங்களிற் காணப்பெறுகின்றன.
- 9. கத்தி: இது இன்று அறவே மறந்துபோன கருளி. தல்ப் பகுதி குண்டாகத் தடித்துள்ள நீளக்கழியிற் கோக்கப் பெற்றுள்ள கருளி. இதுவும் பகைவரை அடிக்கப் பயன்படுவது. தல்ப்பக்கம் ஒரு மண்டை ஒடு போலவும், கம்பி முழங்கால் எலும்பாகவுங்கூட அமைந்திருப்பதுண்டு இதனேக் குத்துக்கத்தியாகிய பிச்சுவா' என்பாரும் உளர்.
- 10. கேடகம்: இது கத்திவெட்டைத் தடுப்பதற்காகப் பயன் படுவது. பலகையாலும், வலுவுள்ள காட்டெருமை, கடமா, கீர்யான, காண்டாமிருகம் இவற்றின் தோலாலும் செய்யப்பெறும். சதுரம், கீளச் சதுரம், வட்டம், முக்கோணம் முதலிய பலவடிவங்களிற் செய்யப்பெறும்.
- 11. சம்மட்டி: இது இரும்பாலியன்ற கனத்த தலேப்பகுதியை உடையது. இதன் ஈடுவில் தொளேயிடப்பெற்றிருக்கும். இதில் கை பிடிக்கும் சிறுகழியைக் கோத்திருப்பார்கள். இதுவும் உடையவன் கையைவிட்டு அகலாதபடி எதிரியை அடித்தத் தாக்கப் பயன்படுத்தப் பெறும்.
- 12. கதை: குண்டாந்தடி, இதில் பலவகைகள் காலந்தரத்தில் ஏற்பட்டன, பகைவர்களே அடித்து நெரறுக்கப் பயன்படுவது. கையை விட்டு அகலரதபடி, காவலாக இருந்து, உடையவளேப் பாதுகாப்பது.
  - 13. நாகபாசம்: இதுவும் பாசவகைகளுள் ஒன்று.

- 14. சூலம்: இது மூன்று நுனிகபோயுடையது. சிவபெருமானுக்குச் சிறப்பாக உரியது. சுரைவரையிலும் எஃகு இரும்பாற் செய்யப்பெற்றது. சீனமான மரக்கம்பிற் கோக்கப்பெற்றிருக்கும்.
- 15. குந்தாலி: இன்று, வன்மையான ரிலப்பாறைகளே உடைக்கப் பயன்பேறும். தமே கனத்துக் கூரிய நுனியோடு இருக்கும் இரும்பானியன்ற கருவி இது, இதில் பலவகைகள் உள்ளன.
- 16. மழு: இன்று மரங்களே வெட்டப் பயன்பெறுவதாக எறியேன்னும் பெயருடன் வழங்ததிறது. மிகக் கூர்மையானது. 'வாய்ச்சி' என்னும் மரஞ்சேதுக்குங் கருவியினின்றும் முற்றிலும் வேறுபட்டது. தீப்பிழம்பு என்பதும் உண்டு. சிவபெருமானுக்கு விருப்பான கருவி.
- 17. கொடி: இது வெற்றிக்கு அறிகுறியானது. துணியாலியன்றது. அடையாளம் எழுதப்பெற்றது. இதனேயும் விராயகப்பெருமான் தமது இருக்கையில் தாங்கியிருக்கின்றூர்.
  - 18. தன்டம்: இது நீளமான கைத்தடி, மரத்தாலானது.
- 19. கமண்டலம்: நீர் வைத்துள்ள கலம். ஒரு மரத்தின் காயால் இயன்றது. முனிவர்கள். அந்தணர்கள் தங்கள் நாட்கட கேக் கழிப்பதற்காக வைத்திருப்பார்கள். இதுவும் அக்ஷமாலேயும் ஆயுதங்கள் அல்லவானுலும், திருவுருவரிலேயை அறிந்துகொள்ள உதவும் கருவிகள்.
- 20. பரசு: இது சற்றேறக்குறைய மழுப்போன்ற கருவிதான். ஆனுலம் மழுவின்வாய் சதுரமாக இருக்கும். இதன்வாய் சற்று வளேக்து கூரியதாக இருக்கும். இதுவும் காம்பில் செறிக்கப்பெற்றுப் பயன்படுத்தப் பேறும் கருவியாகும்.
- 21. கரும்புளில் : கரும்பால் செய்யப்பெற்ற வில், இது மன்மதனுக் குரிய சிறப்பான கருவி. யோகியாக இருக்கும் மற்றைய தெய்வங்களும், காமேஸ்வரியாகிய காமாட்சியும் தாங்கியிருப்பர்.
- 22. சங்கம்: இதுவும் விஷ்ணுவுக்குரிய சிறந்தஆயுதம், வெற்றியை அறிவிக்கும் கருவி. பகைவர்களே இதன் ஒலிகேட்டதுமே ஒடுங்கி அடங்கச்செப்யும் அச்சக்கருவியுமாம். இதிலும் பல வடிவங்கள் உள.

- 23. புஷ்பபாணம்; தாமரை, அசோகு, மா, முல்லே, ரீலம் என்ற ஐர்து பூக்களாலியன்ற பாணம். இவற்றை மன்மதன் மக்களிடத்தில் காம ரினேப்பூட்ட எய்வன். போகரிலேயில்மற்றத் தெய்வங்களும் தாங்குவதுண்டு.
- 24. கோடரி: மரம் பிளக்கப் பயன்படும் கருவிபோலப் பகைவரின் உடலேப் பிளக்க இது பயன்படுவது. இரும்பால் வாய் கூர்மையாகப் பின் பக்கம் கனமானதாக அமைந்துள்ளது.
- 25. அக்ஷமாக்: உருத்திராக்ஷ மாலே, இது தனித்தனியே ஒரு மாலேயாகத் திருவுருவங்களில் தொங்குவதும் உண்டு. மிகப் பழமையான திருவுருவங்களில் இது ஓராயுதம்போல் இருப்பதைக் காணலாம்.
- 26. சாமரம்: இது கவரிமான் வால்மயிரால் ஆனது. ஓர் ஆயுதம் அன்று. ஆணும் விரியகப்பெருமானுடைய திருவுருவ அடையாளங்களில் ஒன்ருகையால் ஆயுதவரிசையில் இது இடம் பெற்றிருக்கிறது.
- 27. கட்டுவாங்கம்: இது கீளமான கத்தி. போரில் படைகளே வெட்டப் பயன்படுவது. இதில் ஒருமுனேயுடையதும் இருமுனேயுடையதும் என இருவகையுண்டு. குத்துக்கத்தியாகக் கூரிய நுனியுடையதும் உண்டு. பழங்கால மன்னர்கள் இடுப்பில் செருகியிருப்பது வழக்கம்.
- 28. **இஅகல்: ஒரு நீ**ப்பிழம்பு. நீ அகலாகிய மழுவின் வடிவும் இப்படியேதான் இருக்கும்.
- 29. வீணே: இது ஓர் இசைக்கருவி. போர்க்காலங்களில் தளர்ந்த படைவீரர்களுக்கு உணர்ச்சியூட்டப் பயன்படுவது.

ஏத்தீயே என்னுள்ளம் மிற்குமால் எப்பொழுதும் மாத்தனி வெண்கோட்டு மதமுகத்துத் — தூத்தழல்போல் செக்கர்த் திருமேனிச் செம்பொற் கழலங்கை முக்கட் கடாயானே முன்

## காணுபத்ய மதம்

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

இத்தகைய பெருமைவாய்க்க கணபதியையே முழுமுதற் கடவுளாகக் கொண்டு வழிபடும் ஒருமதம் மமது நாட்டில் உண்டு. வடநாட்டில் இந்த மதம் பரவத்தொடங்கிய காலம் கி. பி. பத்தாம் நூற்ருண்டின் தொடக்கத் திற்ருன் என்று சங்சுறிக்கிலுபத்தில் ஆனந்ததீர்த்தர் குறிப்படுகிறும்.

கோள்கை: கணபுதி உலகக்கட்வுள், படைத்தலாதி ஐக்தொழில் கீளயும் செய்பவர், சிவன் முதலிய எல்லாக் கடவுளருக்கும் தலேவர்.

் கண் சண்ட தெய்வம் நீயே, படைப்போன் நீயே, காப்போன் நீயே, அழிப்பவனும் நீயே, உயர்ந்த பொருளும் நீயே, எல்லாருக்கும் எல்லா வற்றிற்கும் வன்மையை வழங்கு வாய் நீ. உலக முழுதம் உன்னிடத்தில் உண்டாயின. உன்னில் ஒடுங்குகின்றன. பஞ்ச பூதங்களுக்கும் பிறப்பிடம் நீயே, நீயே பிரமன்; நீயேவிஷ்ணு: நீயே ருத்திரன்; அனேவருக்கும் முதல்வன் நீயே, ஓம் கணபத்யாய நம:

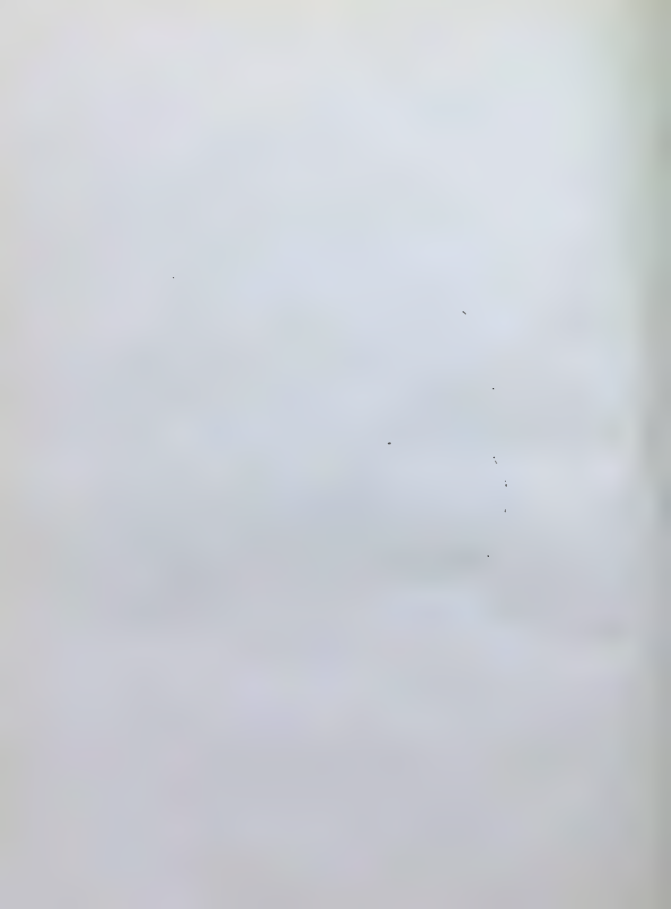
இவ்வாற வழிபட்டவர்கள், மறுமையில் கணபதியின் உலகம் செல்வார்கள் என்பது அவர்கள் முடிபு. அவர்களால் வழிபடப்பெறுகின்ற கணபதி சக்திகணபதியே யாம்.

> முன்னினங் காளத்தி லேபற்றி னேன்வெற்றி மீனுயர்த்த உன்னினங் காமன்தன் மைத்துன னேமணி நீலகண்டத் தென்னினங் காய்களி நேஇமை யோர்சிங்க மேஉமையாள் தன்னினங் காதல னேசர ணுவுன் சரணங்களே

> > --- எபிலதேவதாயளுர்.



த்டுவாவர்களு அக்கம்



## உபாச 2ன

NAMES OF THE OWNERS OF THE OWN

உபாசனே மனிதனே உயர்த்து நிறது. உயர்வற உயர்ந்த ஒரு பொருள உள்ளக்கிழியின் உருவெழுதி உற்றுகோக்க-உற்றுகேரிக்க உள்ளத்திலுள்வ ட!ள்ளங்களும் கள்ளங்களும் மறைகின்றன. மனம் மலேயாகிறது. அஞ் சாமையும் அசையாமையும் உறதியும் படிகின்றன. அதனுல் மனிதன் பேர நிவு படைத்தவளுகிருன். அதற்காகவே நம்முன்னேர்கள்-பெருந்தவ முனிவர்கள் மறைமொழிகளாகிய மந்திரத்தையும், அதனேச் செபிக்கும் முறையையும், தியானிக்குக் திறத்தையும், பயனேயும் தெள்ளத்தெளிய எடுத்துக் காட்டியிருக்கின்ருர்கள். கற்பின, கவிகினயும் கவிஞர்கினையும் உயர்த்துவதுபோலக் சடவுளேப்பற்றியும் – அவனேதானேயாகி இருக்கின்ற நிலையினர்ப்பற்றியும் மனிதன் கற்பளே செய்யச்செய்ய, கற்ப*ோ* உண்மையா கிறது. இன்று உலகத்தில் காணப்பெறுகின்ற எந்தச் செயற்படு பாருளு**ம்** முன், கற்பனேயிலிருந்து கனிந்து கைவழியாக செய்பணியாக மாறியிருக் கின்றது. ஆதலால் அனேவரும், தான் விரும்பித் தொழும் கடவுளாகக் கற்பனேசெய்தும், தன் உள்ளத்தை அவருடன் உறவாடச்செய்து விளேயாடு வதுபோலவும், பணிசெய்வதுபோலவும், அவர் பயன் கொடுப்பதுபோலவும், பயனத் தான் ஆசையோடு கைஃட்டி ஏற்றுக் களிப்பதுபோலவும் வே ரன் ரிலேயினின்றும் பழகிவருதல் மிக இன்றியமையாதது. இங்கில முற்கூறிய கற்பனே ரிலேயை எய்துவிக்கும். அது வேறற நிற்கும். விழுமிய ரிலேயைக் கொடுக்கும். அதற்காக ஏற்பட்ட அருந்துணேகளே மந்திரங்கள். மந்திரங் களில் மனம் ஊன்றிரிற்க யந்திரங்கள் பெரிதும் உதவிசெய்யும். மந்திரம் உயிர்; யந்திரம் உடல், உபரசகன் யந்திரத் திருமேனியினிடமாக. மந்திரப் பொருளாகிய கடவுள் விளங்குவதைக் கண்டு களிப்பவன்.

ாமது நாட்டில் இடைவிடாத செபதப தியானத்தாலேயே. பல பெரியோர்கள். கல்வி உணர்வு, நுண்ணுணர்வு இவற்றில் பாரும்அடையாத பெருங்லே அடைந்திருக்கிறர்கள். நன்மரபில் வந்த பலரும் இவற்றலேயே அளவற்ற நிளேவுவன்மையைப் பெற்றுவருகிருர்கள். அத்தகைய தெய்வ சாதனமே தியானம். அதற்கு உரிய உறுதுணேயே மந்திரம், ஆதலால் பிள்ளேயாருக்குரிய மந்திரங்களேயும், பூசனே முறைகளேயும் இங்குச் சிறிது சிந்திப்போம். உயதேசம் தேவை: மந்திரங்கள் ஏடுகளில் எழுதப் பெற்றிருர் தாலும், அதனே உள்ளபடி உணர்ந்து கொள்ள-செடிக்க உபதேசம் தேவை. உபதேசத்திற்குத் திகைஷ்கள் மிக இன்றியமையாதன. திகைஷியன்பது உபதேசத்திற்குத்தக மனிதனேப் புனிதமாக்குவது. திகைஷின் விதிகளேயும் விரிவையும், சிவாகமங்களிலும், அவற்றின் சாரமாகச் செய்யப்பெற்ற பத்தநிகளிலும் சாணலாம். கணபதி மந்திர உபதேசத்திற்குரியது கணபதி திகைஷ்க்கு இது வேறிகையில் ' மண்டலம் ' இட்டே செய்யப்பெறும். கணபதி திசைஷக்கு இடப்பெறும் மண்டலத்திற்குக் 'கணபதி பத்திரமண்டலம் . என்று பெயர்.

மண்டலம் அமைக்குமுறை: பூசைக்கு, நிகைஷக்கு என்று யறுக்கப்பெற்ற புனிதமான இடத்திலே, உயர்ந்த வேதிகையையாவது அறுகாற் பிடத்தையாவது அமைத்து, அதன்மேல் சதுரவடிவில் குறுக்கும் நெடுக்குமாகப் பதினேழுகோடுகளேக் கேறினுல் நூற்றுத்தொண்ணூற்றுறு கட்டங்களாகும். இந்தச் சதுரத்தினச் சுற்றி நாற்புறமும் ஒரு சதுரமும், அதனேச்சுற்றி பொருசதுரமும் கிறிக் கொள்ளுதல் வேண்டும், கோட்டமிட்ட சதுரத்தில் உள்ள நான்கு மூலேகளிலும் உள்ள மூன்றுகட்டங்களேப் புறை மதிபோல வெண்மையான தானியத்தாலாவது, மாப்போடி முதலியவற்று லாவது சித்திரித்தல் வேண்டும். அதற்கு கேரேயுள்ள கான்கு கட்டங் கண்ச் சங்கிலிகளாக, கருமையல்லது நீலநிறமான தானியங்களால்⊶அல்லது போடிகளால் அலங்கரித்தல்வேண்டும். கடு மையத்திலுள்ள கட்டங்களத் தாமரைப்பூப்போல வரைதல் வேண்டும். பிறைக்கும் சங்கிலிக்கும் இருபக்கங்களிலும் உள்ள ஒன்பது கட்டங்களேக் கொடியாக பச்சை பொன்னிறம் செக்கிறம் உள்ள தானியம் அல்லது பொடிகளேக் கொண்டு சித்திரிக்கவேண்டும். நான்கு பக்கங்களிலும் இவற்றின் இடையி உள்ள இருபது கோட்டங்களிலும், கணபதி வடிவத்தை எழுதுதல் Coucin (Aub.

இவ்வண்ணம் அமைக்கப்பேற்ற கணபதி பத்திரமண்டலத்தின் மிதுதான், மூர்த்தியைபோ, அல்லது கணபதியை ஆவாகனம்செய்யப் பேற்ற கும்பத்தையோ, அல்லது யந்திரத்தையோ வைத்துப் பூசித்தல் வேண்டும்.

இனி, முறையே கணபுதியினுடைய பலவேறு மூலமக்திரங்களேயும், அவற்றின் விதிமுறைகளேயும்பற்றிக் காண்போம்.



கணபதி பத்திரமன்ப லம்



செயிக்கும் முறை: குரியன் உதிக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னமேயே நித்திரையைவிட்டு எழுர்து, நாட்கடன்களே முடித்துக்கொண்டு, குளிர்ந்த நீரில் முழுகி நன்கு தோய்த்துலர்ந்த ஆடைகளேயேனும். பட்டையேனும் உடுத்திக்கொண்டு. நல்ல முகார்த்தத்திலே நல்ல இடத்திலே அமர்ந்து செபிக்கத் தொடங்குதல்வேண்டும்.

சேபிக்கும் இடம்: ால்ல காற்ரேட்டம் உள்ளதாகவும், வெளிச்ச மானதாகவும், சுற்றுப்புறங்கள் தூய்மையானதாகவும், சந்தடியும் மக்கள் நடமாட்டமும் இல்லாததாகவும், அமைறிக்கும் ஆனர்தத்திற்கும் உறை விடமானதாகவும் இருத்தல் வேண்டும். விட்டிற்கு அடுக்களே எவ்வளவு அவசியமோ. பணஅறை எவ்வளவு அவசியமோ அதைவிடத்தியான பூசை அறை அவசியம். பூசையறை பூசைக்கே யுரியதாக இருத்தல் வேண்டும் தூவுக்கடிப் புறம்பே செல்லும். அங்ஙனம் போகாதவண்ணம் ரின்று தியானிப்பதற்குத் தூய்மையான இடமே துணேபுரியும்.

முதற்கண், பிள்ளேயாரை வணங்கிக்கொண்டு. நாந்தம்வரை செய்து முடித்துக்கொண்டு, முற்கூறிய இலக்கண அமைதியோடு கூடிய தியான கூடத்தை அடைதல்வேண்டும். கிழக்கு ரோக்கியேனும், வடக்கு நோக்கியேனும் கூர்மாசனத்தில் இருந்துகொண்டு, மூலமந்திரத்தால் மூன்று முறை ஆசமனஞ் செய்து, பிராணுயாமம் செய்து. பூதகத்தி ஆத்மசுத்தி முதலியவைகளேயும் செய்துகொண்டு, உள் வெளி மாதிருகா நியாசங்களே முறைப்படி செய்து. கணேசகலா மாதிருகா நியாசங்களே முறைப்படி செய்து. கணேசகலா மாதிருகா நியாசங்களேயும் செய்து. பிற்கூறப் பெறும் முறைப்படி இதற்கே சிறப்பான நியாசங்களேயும் செய்து. கொள்ளுக.

உணேச சடாக்ஷர மூலமந்திரம்: ஓம், வக்கிர துண்டாய ஹும்' பார்க்கவர் இருடி. அனுஷ்டுப் சந்தஸ். விக்கேஸ்வர் தெய்வம், 'வம்' பீஐம். 'யம்' சக்தி, அடியேனுடைய விருப்பமெல்லாம் சிறை வெய்தற் காகவும். வீடுபேறெய்துவதற்காகவும் செபிக்கிறேன் என்று சங்கற்பித்துக் கொண்டு சியாசங்களேச் செய்க.

#### ரிஷி முதலான நியாசம் :

தலேயில்: ஒம் பார்க்கவ மகரிஷமே கம: முகத்தில்: ஒம் அனுஷ்டுப் சந்தஸே நம: மார்டில்: ஒம் விக்கேச தேவதாயை கம:

உந்தியில்: ஒம் வம் பிஜாய கம: கோல்களில்: ஒம் யம் சக்கயே கம:

உடல் முழுதும்: ஒம் விசியோகாய ஈம:

என்று. தான் செடிக்கட்டோகும் மந்திரத்திற்கு உரிய நிஷி முதலானவர் கீருத் தம்முடைய உடலில் ரியாசம் செய்துகொள்ளுக.

## கரநியாசம் :

ஒம் வம் அங்கு ஷ்டாப்யாம் கம: (பெருவிரல்) ஒம் க்ரம் தரிஐகீப்யாம் கம: (கட்டுவிரல்) ஒம் தும் மத்யமாப்பாம் கம: (கட்டுவிரல்) ஒம் டாம் அகாமிகாப்பாம் கம: (மோதரவிரல்) ஒம் யம் ககிஷ்டகாப்யாம் கம: (அறுவிரல்) ஒம் ஹும் கரதல, கரபிருஷ்டாப்யாம் கம: (உள்ளங்கை,

## அங்க நியாசம் :

ஓம் வம் ஹ்ருதயாய ஈம:

ஓம் க்ரம் சிரஸே ஸ்வாஹா

ஓம் தும் சிகாயை வஷட்

ஓம் டாம் கவசாய ஹும்

ஓம் யம் சேத்ர த்ரயாய வேளஷட்

ஓம் ஹும் அஸ்திராய பட்.

#### வர்ண நியாசம் :

ஒம் வம் கம:
(புருவகடுவில்)
ஒம் தரம் கம:
(கழுத்தில்)
ஒம் தரம் கம:
(இதயத்தில்)
ஒம் டாம் கம:
(குறியில்)
இம் யம் கம:
(குறியில்)
(பாதங்களில்)



வல்லபைவிநாயகர்

தரு வாவடுதுறை ஆகீஎம்.



இயானம்: '' இளஞ்சூரியன் போன்ற ரிறத்தையுடைய வரும். மலர் போன்ற கரங்களில் பாசம் அங்சசம் அபயம் வரதம் இவற்றை யுடைய வரும். செம்பட்டாடை உடுத்தியவரும், எல்லா இடையூறுகளேயும் கீக்குபவரும், எல்லா அணிகலன்களோடும் விளங்கு பின்ற அடகான இரு மேனியையுடையவரும் ஆகிய யானேமுகக்கடவுளேத் தியானிக்கிறன் ''

என்று தியானிக்க,

பின்னர். வேதிகையிற் செய்யப்பெற்ற கணபதி மண்டலத்திலா வது. ஸர்வதோபத்திர மண்டலத்திலாவது மண்டூகம் முதல் பரதத்வபிறன பிட தேவதைகளேத் தியானித்து ஸ்தாபித்து, "ஓம் மண்டுகாதி பரதத்துவார்க-பிட தேவதாப்யா நம்: " என்று பிடசக்கிகள் ஒன்பதையும் பூகிக்க.

## பீடசத்தி பூசைமுறை :

ஒம் தீவ்ராய கம :

ஓம் ஜ்வானிக்யை கம:

ஒம் கக்தாயை கம:

ஒம் போகதாயை நம:

ஓம் காமருபின்யை நம:

ஒம் உக்ராயை கம:

ஓம் தேஜோவத்யை கம:

ஓம் சத்யாயை கம:

ஓம் விக்களசிக்யை கம: (கடுவில்)

என்று பிடசத்திகளேத் தனித்தனி பூரிக்க.

பின்னர், பொன்முதலிய வற் ரலாகியயக்திரத்தையேனும். மூர்த்தியை யேனும். செம்புத் தாம்பாளத்தில் வைத்து செர்பால் நீர் இவற்குல், அபிடேகித்து, வெள்ளாடையால் ஒற்றி. ஒம் ஹிம் சர்வஸக்தி மலாசகாய கம்: என்று பூவால் அருக்கை அளித்து. விதிப்படி பிரதிட்டைசெர்து. மூலம் நிரத்தால் மூர்த்தியைப் பாவித்து, பாத்திய முதலான உபசாரங்களேச் செய்து, விகாயகப்பெருமானுடைய ஆணேயைப் பெற்றுக் கொண்டு, அதன் பிறகு ஆவரணபூசை செய்க,

#### ஆவரண பூசை முறை :

கையில் பூக்களே எடுத்துக்கொண்டு ' ஒளியான இருமேனி படைத்த இறைவ! மிக மேலான அமுதச்சுவையில் விருப்பம் உள்ளவரே! கணபறியே! பரிவாரங்களே அருச்சிப்பதற்காக அநுமதி தரவேண்டும்' என்று புஷ்பாஞ்சலியைக் கணபதியின்மேலிட்டு, 'பூசிக்கப்பெற்று மகிழ்ர் தவராக ஆகுக' என்று விண்ணப்பிக்க,

കുന്നു പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ

பின்பு சக்கரத்திலுள்ள, அறுகோணங்களின் கேசரங்களில் ஆறு அங்கங்கபோயும் பூசிக்க. அக்வினி திசையிலுள்ள கோணத்தில் தொடங்கி நான்கு திக்கிலும் நடுவிலுமாகப் பூசிக்க.

ஒம் வம் கம: ஹ்ருதயாய கம: ஹ்ருதயே ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாம் தர்ப்பயாம்( எங்கும்) ஓம் க்ரம் கம: சிரஸே ஸ்வாஹா சிரசி ,, (தலேயில்) ஒம் தும் கம: சிகாயை வஷட் சிகாய ,, (முடியில்) ஒம் டாம் கம: கவசாய ஹும் கவசே ,, (கவசம்) ஒம் யம் கம: கேத்ரத்ரயாய

வேளஷட் சேத்ரத்ரயே ,, (கண்ணில்) ஓம்ஹும் நம்: அஸ்த்ராயபட் அஸ்த்ரே ,, (அஸ்த்ரே)

. .

என்று இவ்வண்ணமாகப் பூசிக்க. பின்பு புஷ்பாஞ்சலியை யெடுத்து மூலமந்திரத்துடன், 'அடைக்கலம் புகுந்தவர்க்கருள் வழங்கும் வள்ளலே! எண்ணியதை எல்லாம் ஈடேற்றும்: முதல் ஆவரணபூசையை அன்புடன் அளிக்கின்றேன் என்று பிரமித்தித்துச் சாத்துக.

கையிட்டைய நிரு நடித்தில் இரு நடிக்காக காக்காக மாக்காக மாக்காக மாக்காக மாக்காக காக்காக மாக்காக காக்காக காக்க

பின்பு சக்கரத்திலுள்ள எட்டி தழ்த் தர்மரையில் பூசிக்கின்றவ னுக்கும் யந்திரத்திற்கும் இடையிலுள்ள திசையைக் கிழக்காகவைத்து, அதுமுதல், மோதிரவிரல் பெருவிரவிரண்டாலும் பூவையும், சந்தனுக்ஷதை யையும் எடுத்துக்கொண்டு, எட்டுத்திக்கிலும்,

| ஒ <b>ம் வித்யாயை ஈம</b> :      | வித்யா ஸ்ரீ பாதுகாம்<br>பூஜயாமி தர்ப்பவா <b>மி கம</b> : |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ஒம் விதாத்ரியை ஈம ;            | விதாத்ரீ ,,                                             |
| ஒ <b>ம்</b> போகதாயை ஈம :       | போகதாயில் ,,                                            |
| ஒ <b>ம் விக்ககா</b> திக்பை கம: | விக்களதிக் , ,,                                         |
| ஒம் டூதிப்ரதீபாயை ஈம:          | கிதிப்ரதீபா , ,,                                        |
| ஒம் பாபக்கயை கம :              | பாபக்கீ 🏸 🚜                                             |
| ஒ <b>ம்</b> புண்யாய கம் :      | புண்யா ,,                                               |
| ஒ <b>ம்</b> சசிப்ரபாயை நம      | சசிப்ரபா ",                                             |
|                                |                                                         |

என்று எட்டுச்சக்திகளேயும் பூசிக்க,

பின்பு புஷ்பாஞ்சலியாக மூலமக்திரத்தைச் சொல்லி, முன்போலப் பிரார்த்தித்துச் சாத்தி, இாண்டாவது ஆவரண பூசையை முடிக்க. பின் அக்த எட்டிதழ்களின் நுனிகளிலும், முன்சொன்ன திக்கிலிருக்தே.

| ஒம் வக்ரதுண்டாய ஈம:        | லக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பாதுகாம்<br>பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம் : |
|----------------------------|-----------------------------------------------------|
| ஒம் ஏகதம்ஷ்ட்ராய கம :      | ஏகதம்ஷ்ட்ர ",                                       |
| ஓம் மகோதராய ஈம :           | மகோதர ",                                            |
| ஒம் ஹஸ்தமுகாய கம:          | ஹஸ்திமுக                                            |
| ஒ <b>ம்</b> லம்போதராய கம : | லப்போதர ",                                          |
| ஒம் விகடாய ஈம :            | விகட "                                              |
| ஓம் விக்கராஜாய கம:         | விக்கராஜ ,,                                         |
| ஓம் தூம்ரவர்ணைய கம:        | தூம்ரவா்ண ",                                        |

என்று அர்ச்சித்து, முற்கூறிய வண்ணமே புஷ்பாஞ்சனிசெய்து, மூன் ரவது ஆவரண பூசையை முடிக்க. பிறகு பூபுரத்தில் கிறக்குத்திக்கு முதலாக, ஒம் லம் இந்திராய நம: ஓம் வம் வருணுய நம: ஒப் ரம் அக்கபே நம: ஓம் யம் வாயவே நம: ஓம் ஹம் யமாய நம: ஓம் ஸம் குபேராய நம: ஓம் கூழ் சிருதபே நம:

என்றம், மெக்கிற்கும் சானியத்திற்கும் கடுவில் ஓம் அம் பிரமணே கம: என்றம், வருண கிருநி நிசையின் கடுவில் ஓம் ஹரீம் அக்காய கம. என்றம் திக்குப்பாலகர்களேப் பூரிக்க. இது கான்காவது ஆவரணபூசை: பின் இத்திராதி திக்குப்பாலகர்களுக்குச் சமீபத்தில்,

ஒம் வம் வச்சிராய கம: ஓம் அம் அங்குசாய கம:

ஒம் சம் சக்தயே கம: ஓம் கம் கதாய கம:

ும் தம் தண்டாய கம : ஓம் த்ரிம் த்ரிகுலாய கம :

ஓம் கம் கட்காய கம: ஓம் பம் பத்மாய கம:

ஓம் பம் பாசாய கம : ஓம் சம் சக்ராய கம :

என்று பந்து ஆயுநங்களேயும் பூசிக்க, இங்ஙனம் ஆவரண பூசையைச் செப்து முடித்துக்கொண்டு, தூப நீப கைவேத்திய முதலியவைகளேச் செப்து, காஸ்கரித்துப் பின் செபத்திற்குத் தொடங்குக.

## செப நியமம் :

ஆறலக்கும் உருச் செபித்தல்வேண்டும். நூற்றுக்குப் பத்து விதம் எட்டுப் பொருள்களேக் சொண்டு ஒமமும், ஒமம் பத்துக்கு ஒன் நகத் தர்் ஊமும், அதில் பத்துக்கொருமுறை அந்தணர் ஒம்பலும் செய்கிப்பின் மந்திரம் பலிக்கும். பின் விரும்பிய பிரயோகங்களுக்கு ஏற்றவாறு செபஞ் செய்து காரியம் சாதித்துக்கொள்ளுக.

அர் இருதுவுக்குள் அதாவது இரண்டு மாசத்திற்குள் லக்ஷம் உருச் செபீத்து, ஓம தர்ப்பணங்களே முற்கூறியவாறு செய்து, அர்தணர்க்கு அன்னமிடின் மிக நல்லது.

ஒருவன், தளராத பிரமசரிய ஒழுக்கத்துடன் ஆயிரம்காள் விடாமல் செடித்து வின் ஆறமாதத்தில் அவன் வறுமை யகலும். ஆவணி விகாயக சதர்த்தி தொடங்கி மறு சதுர்த்திவரையில் அதாவது அடுத்த ஆண்டு விகாயகசதர்த்திவரையில் தவருமல் காள் ஒன்றுக்கு நூற்றெட்டு உருவிதம்



திருச்செங்காட்டங்குடி அருள்திரு வாதாபி விகாயகர்





சிறுதொண்டநாயனரும் அருள்திரு வாதாபி விநாயகரும்



செபித்துவரினும் முற்கூறிய பயனே ஆறுமாதத்தில் அடைவான். செய்கலந்த அன்னத்தால் ஹோமஞ்செய்யின் நிறைந்த செல்வம் எய்துவான். தேங்காட், பழம், மிளகு இவற்ருல் ஆயிரம் ஹோமஞ்செய்யின் ஒரே மாதத்தில் செல்வம் எய்துவான். பால், உப்பு, மிளகு அஷ்ட திரவியங்கள் இவற்குல் ஆயிரம் ஹோமம்செய்யின் குபேரனுவான், அதன் பின்பு இஷ்ட காரியசித்திக்காக நாறூற்றுநாற்பத்துநான்கு உருச்செபித்து, மூல மந்திரத் தால் தர்ப்பணம்செய்யின் இஷ்டங்கள் எல்லாவற்றையும் எங்துவான்.

வேறு வகையான கணபதி ஷடாக்ஷரம்: ஓம் மேதோல்காய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். பூசிக்குழுறையும், செபிக்கும்முறையும் முன்போலவே.

# முப்பத்தோரெழுத்து மந்திரம் :

்'ஒம் ராயஸ்போஷஸ்ய ததிதா ஈிதிதோ ரத்க தாதுமாக் ரக்ஷோ ஹணேபலகஹகோ வக்ர துண்டாய ஹும்″

மதுட்காகுண்டனைகையை உடிக்க உண்டான் அ

இதற்குப் பாரக்கவர் ரிஷி, அனுஷ்டுப் சந்தஸ். விக்கேசர் தேவதா. வம் பிஜம். யம் சக்தி, என் இஷ்ட பூர்த்திக்காக இந்தச் செபத்தை விரியோ கிக்கின்றேன் என்றுசொல்லி, முன்போல ரிஷியாதி ரியாசம் செய்க இனி,

#### கரநியாசம் :

ஓம் ராயஸ்போஷஸ்ய அங்குஷ்டாப்யாம் கம:

ஒம் ததிதா தர்ஜநீப்யாம் நம:

ஓம் நிதிதோ ரத்நைதுமாக் மத்யமாப்யாம் கம

ஓம் ரக்ஷோஹணே அளமிகாப்யாம் நம:

ஓம் பலகஹகோ கரிஷ்டகாப்பாம் கம:

ஒம் வக்ரதுண்டாய ஹும் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

இவ்வண்ணமே ஹ்ருதயாதி ஷடங்க ரியாஸங்களேயும் செய்க. பூன் மூன்போலவே தியானிக்க. ஆவரணபூஜை முதலிய ஏனேய யாவும், சடாக்கர மந்திரத்திற்குச் சொன்ன விதியைப்போலவேதான்.

#### நவார்ண உச்சிஷ்ட கணபதி மந்திரம் :

ஹஸ்றிபிசாசி லிகே ஸ்வாஹா: என்பது மந்திரம், இதற்குக் கங்கோளர் மகரிஷி. விராட் சந்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதை. எல்லா இன்பமும் பேற இந்த செபம்.

> ஒம் கங்கோளரிஷயே நம: (சிரத்தில்) ஒம் விராட்சந்தஸே நம: (முகத்தில்) ஒம் உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதாயை நம: (ஹ்ருதயத்தில்) ஒம் விரியோகாய நம: (உடல் முழுதும்)

என்று ரிஷி முதலான கியாசம் செய்துகொள்க.

ஒம் ஹஸ்தி அங்குஷ்டாப்பாம் கம.:

ஓம் பிசாசி தர்ஜஃப்பாம் கம:

ஓம் விகே மத்யமாப்யாம் கம:

ஓம் ஸ்வாஹா அசாமிகாப்யாம் கம:

ஓம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே கரிஷ்டகாப்யாம் கம:

ஒம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம

என்று கரகியாசம் செய்துகொள்க.

ஒம் ஹஸ்தி ஹ்ருதயாய கம:

ஓம் பீசாசி சிரஸே ஸ்வாஹா

ஓம் லிகே சிகாயை வஷட்

ஓம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும்

ஓம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்ற அங்கமியாசமும் செய்க.

இயானம்: நான்கு கைகளே யுடையவராகவும் அவற்றில் பாசம்' அங்குசம், மோதகபாத்திரம், தந்தம் இவற்றைத் தரித்திருப்பவராகவும். செர் நிறமான திருமேனியும் முக்கண்ணும் உடையவரகவும். செர்தாமரைப் பூகிலே எழுந்தருளியிருப்பவராகவும், உன்மத்தராகவும் உச்சிஷ்ட கணபதி பைத் தியானிக்க. பின்னர், விறிப்படி மண்டலம் அமைக்கப்பட்ட பிடத்தில், பிடசத்தி தேவதைகளேத் தியானித்து, வக்ர துண்டகணபதி பூசையில் சொன்னது போலப் பூசிக்க. பின்னர், தாமிரபாத்திரத்தில், சக்கரத்தைவைத்து முன் போல அபிஷேக முதலியவற்றைச்செய்து, ஒம் ஹ்ரீம் சர்வசக்கி கமலாசாய கம்: என்று புஷ்பாஸனம் அளித்து, பிடத்தினுடைய கடுவில் வைத்து, விதிப்படி பிரதிஷ்டைசெய்து, மூலமக்திரத்தால் திருவுருவைச் சங்கற்பித்து பாத்யாசமனங்களாகிய உபசாரம்செய்து, பிள்ளேயாரிடம் உத்தரவு பெற்று ஆவரண பூசையைச் செய்க. புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க, பிறகு சக்கரத்தில் அறுகோணத்தில் அங்கங்களேப் பூசிக்க.

அக்னி ஒம் காம் ஹஸ்தி ஹ்ரு தயாய கம : ஹ்ரு தய ஸ்ரீ பா துகாம் பூ ஐயாமி தர்ப்பயாமி கம :

விருதி ஒம் கேம்பீசாசி சிரஸே ஸ்வாஹா சிர

வாயு ஒம் கூம் லிகே சிகாயை வஷட் சிகா

ஈசான்யம் ஓம் கேம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும் கவ**ச**ு,

மத்தி ஒம் கௌம் ஹஸ்தி பீசாசி விகே ஸ்வாஹா ரேத்ர த்ரயாய வெளஷட் சேத்ர த்ரய

திசைகளில் ஒம் மீ ஹஸ்தி பிசாசி விகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர

என்று பூசிக்க, புஷ்பாஞ்சலி செய்த. விசேஷார்க்கியமும் கொடுக்க.

அஷ்டதள பத்மத்தில் பூசிப்பவனுக்கும், யந்திரத்திற்கும் இடைப் பட்ட இதழையே கிழக்காகவைத்து, முறையே கட்டைவிரல் மோதிர விரலால் சந்தனத்தோடு கலந்த அக்ஷதை புஷ்பம் இவற்றை எடுத்துக் கொண்டு,

கிழக்கு ஒம் பிராம்யை ஈம : பிராமி ஸ்ரீப**ர் துகாம் பூ ஐயாமி** தர்ப்ப**யாமி ஈம** :

அக்ரி ஓம் மாகேஸ்வர்யை நம : மாகேஸ்வரீ

தேற்கு ஒம் கௌமார்யை கம : கௌமாரி

கிடு இம் அவஷ்ணல்யை கம் : வைஷ்ணவீ ஸ்ரீ பாதுகாம் பூ ஐயாயி கர்ப்பயாயி கம் :

மேற்கு ஒம் வாராஹ்யை கம: வாராஹ் ,. வாயு ஒம் இக்றிராண்யை கம: இக்திராணி ,... ⇔சானம் ஒம் மகாலக்ஷ்யியை கம: மகாலக்ஷ்மி ,...

என்று எட்டுச் சக்டுகளேப் பூசிக்க, புஷ்பாஞ்சலி செய்து, மூலமந்திரம் செபிந்து, இரண்டாவது ஆவரணபூசையைச் சமர்ப்பிக்கின்றேன் என்று வேண்டிக்கொண்டு, எட்டிதழ்த்தாமரைக்கு வெளியில் நாற்கோணத்துள்,

கிழக்கு ஒம் வக்ரதுண்டாய கம்: வக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம்: அக்கி ஒம் ஏகம்ஷ்ட்ராய கம்: ஏகதம்ஷ்ட்ர ,,

லம்போதர Q5jn(5) ் வர் வர்போராய கம் ஒம் விகடாய ஈம: நிருதி . விகட Cu na ஒம் தூம்ரவர்ணைய கம: காம்ர வர்ண ஒம் விக்கராஜாய கம: **MILL** விக்கராஜ ஒம் கஜாககாய கம: வடக்க எசாஐக ைம் விராயகரை நம: ஈளவம் விகாயக கிழக்கு சானமத்தியில்.

ஓ**ம் கண**பதயே ஈம : கணபதி

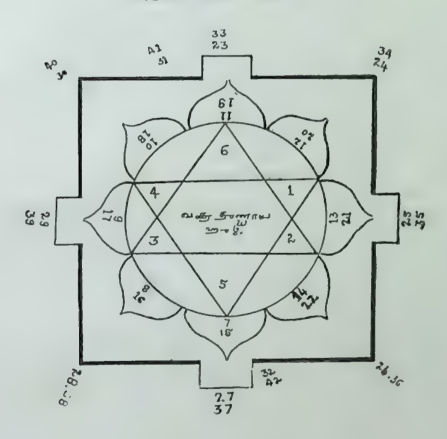
மேற்கு கிருதிமக்கியில்,

ஒம் ஹஸ்த தந்தாய நம: ஹஸ்ததந்த

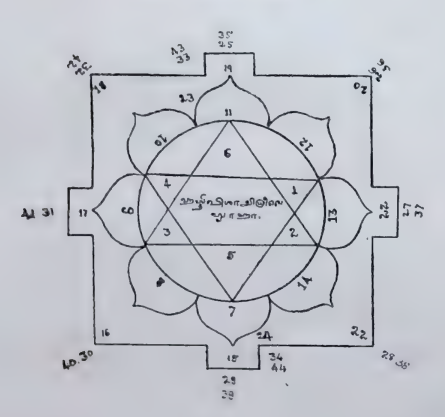
என்று பூசிக்க. முன்போலப் புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க.

மூன் ரவது ஆவரணம்:- பூபுரத்திற்கு வெளியில், முன்போல அட்ட திக்குப் பாலகர்களேயும், அவர்களுக்குப் பக்கத்தில் அவரவர்கள் ஆயுதங் களேயும் பூசிக்க. டிஷ்பாஞ்சலியும், விசேஷ அர்க்கியமுங்கொடுத்து மமஸ் கரிக்க மோதகம், வெல்லப்பாயசம் ஏதா வது ஒன்றை, ஓம் மம் க்லேம் ஓள்வி உச்சிஷ்ட கணேசாய மகாயகதாய இயம் பணி: என்று கிவேதிக்க, பின் தேவதைக்கு கிவேதித்த பழம், மேருக்கம், பாயசம் இவற்றை உண்டு தரம்பூலம் தித்தத் தம்பல வரியாடு செயிக்க.

வக்ரதுண்ட விநாயக யந்நிரம்



உர்சிஷ்ட விநாபக யத்திரம்



புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம். பத்திலாருபங்கு என் ஹோமம். ஹோமம் பத்தில் ஒரு பங்கு தர்ப்பணம். தர்ப்பணம் பத்தில் ஒரு பங்கு அந்தணருக்கு உணவளிக்க. இவ்வண்ணம் செய்யின் மந்திரம் சித்தி யாகும். பின்பு பிரயோகத்திற்காகச் செபித்துப் பயன் எய்துக.

செஞ்சந்தனக்கட்டையின்லாவது. வெள்ளேருக்கின்து லாவது தனது பெருவிரல் அளவு கணபதி உருவம் சமைத்து, விதிப்படி பிரதிஷ்டை செய்து, தேன் அபிஷேகம் செய்க, கிருஷ்ணபக்ஷக்குச் சதுர்த்தி தொடங்கிச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்திவரை பாயச மீவேத்தியத்துடன் தினம் செபித்து வருக. ஒரு நானக்கு ஆயிரம் உருவாகச் செபித்து என். நெய் இவற் ஒல் ஓமஞ் செய்க. ரகசியத்தில் உச்சிஷ்டத்தோடு கூடிய வருக. தன்னேக் கணேசராகவே பாவித்துச் செபம் செய்க, இங்ஙனம் செய்துவரின் அரசபோகத்தை அநுபவிப்பான். பிள்ளேயார் உருவைக் குயவன் மண்ணுல் செய்யின் நல்ல அரசையும், புற்றுமண்ணுற் செய்யின் இஷ்ட லாபத்தையும், வெல்லத்தாற் செய்யின் சௌபாக்யத்தையும், உப் பாற்செய்யின் சத்துரு ஐயத்தையும், வேப்பமரத்தாற் செய்யின் சத்துரு நாசத்தையும் எய்துவிக்கும். தேனில் நனத்த பொரியால் ஓமஞ் செய்யின் எல்லா உலகங்களும் வசமாகும். படுக்கையினிருந்து உச்சிஷ்டனுகச். செபிப்பின் சத்துருக்களே வசமாக்கும். வேப்பெண்ணெயில் நனத்த பொரியால் ஹோமஞ்செய்யின் சத்துரு வித்துவேஷணம் சித்திக்கும். குதாட்டம், போர், பட்டிமண்டபம் இவற்றில் வெற்றி யுண்டாகும். குபேரசெல்வத்திற்கு அதிபனுவான். செம்பட்டாடையையுடுத்தி, சந்தன கஸ்தூரி பூசிக்கொண்டு, வெற்றில போட்டுக்கொண்டு செபிக்க. அல்லது ரி வேதிக்கப் பெற்ற மோதகமாவது உண்ணுக. இவ்வண்ணம் செய்யின் எல்லாகள்மைகளேயும் எய்தலாம்.

# உச்சிஷ்டகணபதி பன்னிரண்டெழுத்து மந்திரம்:

மந்திரம்: - ஓம் ஹீ ௦ 夕௦ ஹஸ்தி பீசாசி விகே ஸ்வாஹா. மனு ரிஷி. வீராட் சந்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. அல பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி ஹ்ரீம் கிலகம். எல்லாம் அடையசெபம். இவைகளேச்சொல்லி ரிஷியாதி ரியாசம் செய்க. நவார்ண மந்திரத்திற்குச் சொன்னதுபோல் கரநியாஸ மும், அங்கரியாஸமும் செய்க.

# உச்சிஷ்டுகணபதி பத்தொன்பதெழுத்து மந்திரம் :

மந்திரம்: - ஓம் நம: உச்சிஷ்ட கணேசாய ஹஸ்தி பீசாசி விகே ஸ்வாஹா, ரிஷி கங்கோளர். விராட்சந்தஸ் உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. எல்லாம் அடைய செயம். ரிஷியாதி நியாசம், கரநியாசம், அங்கநியாசம் எல்லாம் முன்போல் செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்தோரெழுத்து மந்திரம் :

ஓம் ஈமோ ஹஸ்திமுகாய வம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே க்ராம் க்ரிம் ஹ்ரிம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். வேப்பமர வோல் உருவம்செய்து கிருஷ்ணயக்ஷத்து அஷ்டமிதொடங்கி, அமாவாசைவரை ஐந்நூறு செபம் செய்க. தான் உச்சிஷ்டதை இருந்து கொண்டு, கணேசர் திருமுன் செஞ்சந்தனம், அக்ஷதை, பூ இவற்றல் அருச்சித்துச் செபிக்க. இவ்வண்ணம் அட்டமிவரையில் செய்து, ஐந்நூறு ஹோமம் செய்க. எல்லா வன்மையும் இயையும்,

## உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்திரண்டெழுத்த மந்திரம் :

ஒம் ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரிம் க்லிம் ஹ்ரிம் ஹும் ஹம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மக்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்திரி சக்தஸ் உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை. பின்பு ரிஷியாதி கியாசம், கரகியாசம், அங்ககியாசம், ஆவரண பூதை அனேத்தும் முன்போலவே செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்தேழெழுத்து மத்திரம் :

ஒம் கமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய ஹஸ்தமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் மு கே கே ஸ்வாஹா. இது மக்திரம். ரிஷி கணகர். காயத்ரி சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை மு பிலும். ஹ்ரீம் சத்தி. ஆம் க்ரோம் கிலகம். விரும்பிய எண்ணம் ஈடேற சேபம். ரிஷியாதி ரியாசம் செக்க. பின்பு,

> ஒம் ஈபோ பகவதே ஏக கும்ஷ்ட்ராய அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஒம் ஹஸ்திமுகாய தர்லூட்யாம் கம: ஒம் லம்போதராய மத்யமாட்யாம் கம:

ஒம் உச்சிஷ்ட மகாத்மகே அகாமிகாப்யாம் கம: ஒம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் ம கரிஷ்டகாப்யாம் கம: ஒம் கே கே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

#### என்று கரகியாசம் செய்க

ஒம் கமோ பகவதே ஏகதம்ஷ்ட்ராய ஹ்ருதயாய கம: ஒம் ஹஸ்திமுகாய சிரஸே ஸ்வாஹா ஒம் லம்போதராய சிகாயை வஷட் ஒம் உச்சிஷ்ட மகர்த்மகே கவசாய ஹும் ஒம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் அல கேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஒம் கே கே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

#### என்று அங்கரியாசம் செய்க.

தியானம்: வில், அம்பு, பாசம், அங்குசம் இவற்றைத்தரித்த கைகளே யுடையவரும், செக்கிறமான தாமரையில் எழுக்தருளி யிருப்பவரும், ஆடையற்ற அம்மையோடு புணர்ச்சிக்கு முயல்பவரும் ஆகிய உச்சிஷ்ட விகாயகரை கான் தியானிக்கின்றேன் என்று தியானித்து, முன்போலவே, ஆவரணபூசைகளேச் செய்க.

> 3പഫ്-പ്രനടക്കു? || ആണ്ട് ചെയ്യാന് ഇവ് പ്രാമ്പ് ഇത് ഉംബപതം ഉ കഥയ്യാവ് പ്രാമ്പ് പ്രാവ് പ്രാമ്പ് പ്രാമ് പ്രാമ്പ് പ്രാവ് പ്രാമ്പ് പ്രാമ്പ് പ്രാവ് പ്രാവ്

புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம், பத்திலே ஒருபங்கு நெய்யாகுதி. அதிலொருபங்கு அன்னமளித்தல் செய்க. எட்டுச் செயல்களும் செய்ய அதற்குமேல் அதற்குரிய முறைகளோடு இருவுருவம் செய்து அவ்வவற்றிற் குரிய ஓமத்திரகியங்களேக்கொண்டு ஓமஞ்செய்து வழிபட்டுப் பயன்பேறுக.

இதிலேயே முப்பத்தொன்பது எழுத்துக்களுள்ள உச்சிஷ்ட கணபதிக்குரிய வேறு மந்திரம் ஒன்றும் ருத்ரயாமளம் என்ற மந்திர நூலில் தெரிவிக்கப்பெறுகின்றது. மந்திரம்:- ஓம் நடோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய ஹஸ்தி முகாய ஸம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹீ ் ம வெ வெ உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா. இதற்கு மதங்கர் ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை, ம பிலும். ஸ்வாஹா சக்தி. ஹ்ரீம் கிலகம் என் விருப்பம் +டேற செபம். மற்றவையெல்லாம் முன்போலவே.

## சக்றினிநாயகர் நான்கெழுத்து மந்திரம் :

ஒம் ஹ்ரிம் தீ-ம் ஹ்ரிம் என்பது மந்திரம். பார்க்கவர் ரிஷி. விராட் சந்தஸ். சக்டுகணபதி தேவதை. தீ-ம் பிஜம். ஹ்ரிம் சக்தி, எண்ணம் +டேறச் செபிக்க. முன்போலவே ரிஷியாதி நியாசங்கள் செய்க.

இயானம்: கொம்பு, அங்குசம், அக்ஷ தத்திரம், பாசம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துடுக்கையில் மோதகம் ஏந்தியவரும் பொன்னுபரணங்களே. அணிந்த தன் மனேகியோடு கூடியவரும் செஞ்சூரியன்போன்ற நிறத்தை உடையவருமாகிய கணேசரை வணங்குகின்றேன்.

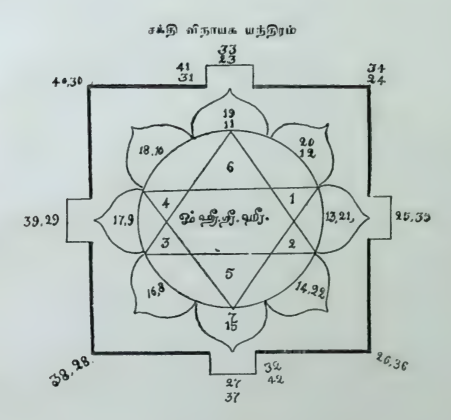
முற்கூறியவண்ணம் சக்கரத்தை ஸ்தாபித்து, முன்போலவே எல்லாப் பூசைகளேயும் செய்க. நான்கு லக்ஷம் உரு செயிக்க. பத்திலொன்றுகப் பணியாரத்தைக்கொண்டு ஹோமஞ்செய்க. தேன்கலந்தநீரால் தர்ப்பணமும். அன்னதானமும் செய்க, ராசவசியம் முதல் எல்லா நன்மைகளும் கிட்டும்,

## லட்சுமின்நாயகர் இருபத்தெட்டெழுத்து மந்திரம் :

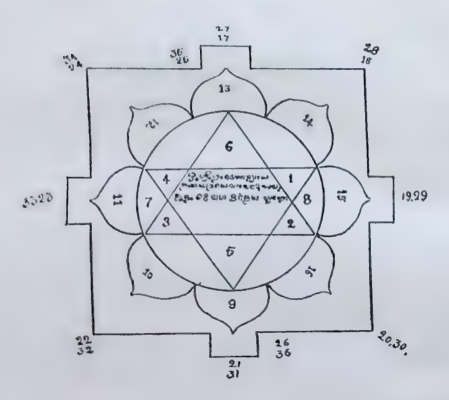
ஒம் ஸ்ரீம் ம் ணொம்யாய கணபதயே வரவரத சர்வ ஐநம் மே வசமாநய ஸ்வாஹா என்பது இருபத்தெட்டெழுத்து கூடிய மந்திரம். இதற்கு சந்தர்யாயி ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ். லட்சுமிலிநாயகர் தேவதை. ஸ்ரீம் பிஐம். ஸ்வாஹா சக்தி. ரிஷியாதி நியாசங்கள் செய்க.

தபானம்: தந்தம் அபயம் வரகம் சக்கரம் ஆகிய இவைகளேத் தக்த்த வரும் துதிக்கையில் பெரற்கலசத்தை ஏந்தியவரும் முக்கண்ணரும். செந்தாமரை ஏந்திய லட்சுமியால் தழுவப்பெற்றவரும், பொன்னிறமேனி உடையவருமான லட்சுமி கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

ரி உண்டாத் லர சதவிராட்சி உர்வு வைம் வாய் வத்தை இர் கேயகாரா அடிக்க கொரை உடிய வில் விண்ணினர் விடில் இரு இரு இர்



லக்ஷ்மி விநாயக பந்திரம்



பின்பு பிடத்தில் அமைக்கப்பெற்ற கணேசமண்டலத்தில் பத்ததி முறைப்படி தாபித்து, பிடசத்திகள் ஒன்பதையும் பூசிக்க.

பின்பு, யந்திரத்தை அல்லது மூர்த்தியை முற்கூறியவண்ணம் தாமிர பாத்திரத்தில்வைத்து, கெட்பால் தண்ணிர் ஆகியவைகளால் அபிஷேகித்து. வெள்ளோடையால் ஒற்றி. ஒம் ஹ்ரீம் ஸர்வசக்தி கமலாசநாய நம: என்று புஷ்பாஸனம் கொடுத்து, பிடமத்தியில் பத்ததிமுறைப்படி பிரதிட்டை செய்து, அர்க்கிய பாத்ய ஆசமனங்கள் தந்து, அனுமதிபெற்று, ஆவரண பூசைசெய்க,

യാത്യായുട്ടായ ചെയ്യായുട്ടു പ്രസ്ത്ര വരു വരു പ്രധാര്യായുട്ടു പ്രധാര്യായ പ്രധാര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്ര പ്രധാര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രധാര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്ര പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്രം പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്രസ്ത്രം പ്രസ്തര്യായുട്ടു പ്രസ്ത്രം പ്രസ്തര്യ പ്രസ്ത്രം പ്രസ്

என்று புஷ்பாஞ்சலி செய்க. வி சஷார்க்கியமுங் கொடுக்க.

அறுகோண கேசரங்களில் உள்ள ஆக்கினேய முதலான நான்கு திசைகளிலும் மத்தியிலும்,

ஒம் ஸ்ரீம் *மா*் ஹ்ருதயாய கம:
ஒம் ஸ்ரீம் மீ் சிரஸே ஸ்வாஹா
ஓம் ஸுூ் ல சிரஸே ஸ்வாஹா
ஒம் முூ் லெம் கெம் கவசாய ஹும்
ஒம் முன் மன் மன் கேத்ர த்ரயாய வெளஷட்
ஒம் மீ அஸ்த்ராய பட்

என்று ஆறங்கங்களேயும் பூசிக்க. பிரார்த்தின், புஷ்பாஞ்சனி எல்லாஞ்செய்து முதலாவரண பூசையை முடிக்க, விநாயகப்பெருமானின் வலது பக்கத்தில் ஒம் சங்காய நம : சங்க ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம : என்றும், இடதுபக்கத்தில் ஒம் பத்மநிதயே நம : பத்மநிதி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம : என்றும் பூசிக்க.

எட்டி தழ்த் தாமரையில், முன்போலப் பூசிப்பவனுக்கும், சக்கரத் திற்கு இடைப்பட்ட பகுதியைக் கிழக்காகவைத்துக் கட்டை விரலோடு கூடிய மோதிரவிரலால் பூவையும், கந்தாக்ஷதைகளேயும் கொண்டு. ஒம் வலாயை கம்: ்வலா ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி

தர்ப்பயாமி நடி:

ஒம் விமலாயை கம்: விமலா

ஒம் கமலாயை கம: கமலா

ஓம் வரமாகொயை கம: வரமாகிகா

ஒம் விபிஷிகாயை கம: விபிஷிகா

ஒம் மாகிகாயை மம : மாகிகா

ஒம் சாங்கர்யை கம : சாங்கரீ

ஓம் வசுவாலிகாயை நம: வசுவாலிகா

ுள்று எட்டு சக்கிகளேப் பூசிக்க. மூலமந்திரத்துடன் புஷ்பாஞ்சலி செய்க. இனி மூன்ருவது ஆவரணம் பூபுரத்தில் இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும் தசாயுதங்களேயும் பூசிக்க. தூபதிபு நமஸ்கர்ரங்கள் செய்க.

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் செபம். வில்வ சமித்தால் பத்தில் ஒரு பங்கு ஒமம். முன்போலவே தர்ப்பணம், அன்னதானங்கள் எல்லாம் செய்க. அஷ்டகர்ம அத்திக்காகப் பின்னர் தனித்தனியே செபம் செய்க.

## இரைலோக்ய மோகனவர கணேச மந்தேரம் :

ஒம் வக்ரதுண்டைக தம்ஷ்ட்ராய க்லீம் ஹ்ரீம் ஸ்ரீம் அல கணபதே வர வரத ஸர்வஜாம் மே வசமாய ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்து முன்று அஷ்ரமுள்ள மந்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ். திரைலோக்கிய மோகணகர கணேசர் தேவதை. அபீஷ்ட சித்தியின்பொருட்டுச் செபம். பின் ரிஷியாதி ரியாசம். கரரியாசம் செய்க.

- ஓம் வக்ரதுண்டைக் தம்ஷ்ட்ராய க்லீம் ஹ்ரீம் ஸ்ரீம் ம

ஹ்ருதயாய கம:

ஓம் கணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா

ஒம் வர வரத சிகாயை வஷட்

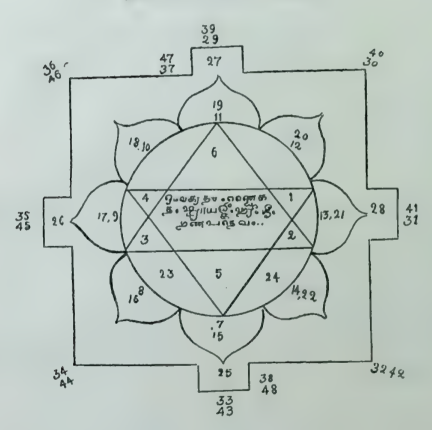
ஓம் சர்வஜாம் கவசாய ஹும்

ஒம் மே வசமாகய கேத்ர த்ரயாய வெளஷட்

ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராப பட்

என்று அங்கரியாசம் செய்க.

# நின்ரலோக்ப மோகன யந்திரம்





தியானம்: கதை, மாதுளம்பழம், வில், குலம், சக்ரம், நாமரை, உற்பலம், பாசம், நெற்கதிர், தந்தம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துதிக்கை நுனியில் ரத்தின கும்பம் தாங்கியவரும், மடியில் உள்ள பத்தினியால் தழுவப்பெற்றவரும், யானேமுகம் உடையவரும், பிறைமதியணிந்தவரும், முக்கண்ணரும், செந்நிறம் பொருந்தியவரும், ஐகன்மோகனருமான கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

தடிாவின் அருக்கு வாமலாகுர் துக்காகு !

ടുങ്ങുലോടാരു പ്രവിവക്കാണ് പ്രവുഖയായുട്ടു വി

வை நிரு நாலா இவர்கா வர் இவர்கள் திரு நாலா இவர்கள் இவ

முன்போல் பிடசத்திகளேப் பூசிக்க, கரசியாசஞ் செய்தபின் முற் கூறிய மூலமந்திரங்களேக் கொண்டே அங்கசியாசமும் செய்க புஷ்பாஞ்சவி முதலியனவும் செய்க. தாமரையிதழில் முன்போலவே கிழக்குத் தொடங்கி, கந்தாக்ஷதை புஷ்பங்களே எடுத்துக்கொண்டு.

| ஒம் வாமாயை கம:                | வாமா ஸ்ரீ பாத   | காம் பூஐயாமி<br>தர்ப்பயாமி ஈம : |
|-------------------------------|-----------------|---------------------------------|
| ஒம் ஜ்பேஷ்டாயை கம் :          | <b>ஐ</b> யேஷ்டா | ***                             |
| ஓம் ரௌத்ரியை கம:              | ரௌத்ரீ          | 91                              |
| ஓம் காளியை கம :               | காளி            | 90                              |
| ஒம் கலபதாதிகாயை கம:           | கலபதாதிகா 🛒 🗼   |                                 |
| ஓழ் விகார்ண்டை கம             | ் விகரிணி       | . 23                            |
| ஒம் பலரபை கம:                 | பலா             |                                 |
| ஒம் பீரமதிக்யை கம             | ្តាំជាមិន្ទ     | 41                              |
| என்று பூசித்து கடவுள் முன்பு, |                 |                                 |

ஒம் வாமாயை ஈம: வாமா ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி ஒம் சர்வபூத தமக்யை ஈம: சர்வ பூததமக் தர்ப்பயாமி ஈம: ஒம் மகோன்மக்யை ஈம: மகோன்மக் ...

சுன்றும், நான்கு திசைகளிலும்,

ஒம் பிரமோதாயை கம: பிரமோத ,,, ஒம் சுமுகாய கம: சுமுக ,, ஒம் துர்முகாய கம: துர்முக ,, ஒம் விக்ககாசாய கம: விக்ககாசக ,,

என்றும் பூரிக்க, புஷ்பாஞ்சனியை மூலமந்திரத்துடன் செய்க. பின் தாமரை யிதழ்களின் நுனியில் முன்சொன்ன திசைதொடங்கி முறையே,

| ஒம் ஆம் பூரார்ளை சும் :  | ក្សាសព្វ ការិ | <b>நகாம் பூ</b> ஐயாமி |
|--------------------------|---------------|-----------------------|
|                          |               | គ្នាប៉ែបឃាល់ ៤០ :     |
| ஒம் ஈம் மாகேஸ்வர்யை ஈம ; | மாகேஸ்வரீ     | **                    |
| ஒம் ஊம் கௌமார்யை கம:     | கௌமாரீ        | 79                    |
| ஓம் ரும் வைஷ்ணவ்யை நம:   | തവഷ്യത്തവ്    | *.                    |
| ும் அம் வாராஹ்யை கம:     | வாராஹீ        |                       |
| ஒம் ஐம் இந்திராண்யை நம:  | இந்தராணி      | 11                    |
| ும் ஒளம் சாமுண்டாயை நம:  | சாமுண்டா      | <b>3</b> •            |
| ஒம் அ: மகாலக்ஷ்மியை ஈம:  | மகாலக்ஷமி     | 29                    |
|                          |               |                       |

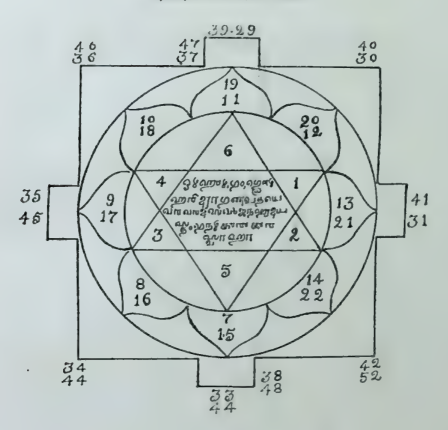
என்று மூலமந்திரத்துடன் பிரார்த்தித்துப் புஷ்பாஞ்சனி செய்க. பின். பூபுரத்தில் முன்போலவே இந்திராதி திக்குப்பாலகர்களேயும், அவர்கள் ஆயுதங்களேயும் பூசிக்க.

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் ஐபம். அஷ்ட இரவியங்களால் ஓமம். அன்னதானம் முதலியன செய்யின் மந்திர சித்தியாகும். பின்னர் வசியாதி காரியங்களுக்குத் தனித்தனியே அதற்குரியவிதிப்படி செபம்செய்க

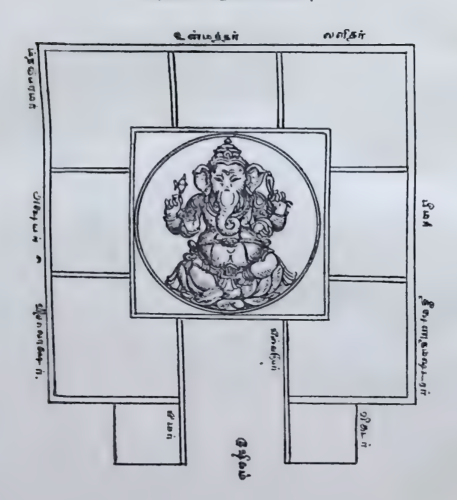
#### ஹரித்ரா கணேச மந்திரம் :

ஓம் ஹும் ம் ஓள் ஹரித்ரா கணபதயே வரவரத சர்வஜாஹ்ருதயம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்திரண்டெழுத்து மந்திரம். மதனன் ரிஷி. அழுஷ்டுப் சந்தஸ். ஹரித்ராகணநாயகர் தேவதை, எண்ணம் சடேறச் செயம். பிறகு ரிஷியாதி சியாசம்.

ஹித்ராகளாபதி பந்திரம்



விநாயகர் ஆலய அமைப்பு



ஒம் ஹும் ம ஜள அங்குஷ்டாப்யாம் கம:

ஒம் ஹரித்ரா கணபதயே தர்ஜகீப்யாம் கம:

ஓம் வரவரத மத்யமாப்யாம் கம :

ஒம் சர்வஜா ஹ்ருதயம் அராமிகாப்யாம் கம:

ஒம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய கரிஷ்டகாப்யாம் நம:

ஒம் ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம்:

#### என்று கரமியாசமும் செங்க.

ஒம் ஹும் மு ஜள் ஹ்ருதயாய கம்:

ஓம் ஹரித்ரா கணபதயே சிரலே ஸ்வாஹா

ஓம் வரவரத சிகாயை வஷட்

ஒம் சர்வஜா ஹ்ருதயம் கவசாய ஹும்

ஓம் ஸ்தம்பய ஸதம்பய கேத்ர த்ரயாய வௌஷட்

ஓம் ஸ்வாஹா க்ஸ்த்ராய பட்

என்று அங்கசியாசம் செய்க.

தியானம்: பாசம், அங்குசம், மோதகம், ஏகதந்தம் ஆகிய இவற்றைக் கைகளில் ஏந்தியவரும், பொன்மபமான ஆசனத்தில் விற்றிருப்பவரும், மஞ்சள் நிறமேனியரும், முக்கண்ணரும், பொன்னைட யுடையவரும் ஆகிய ஹரித்ரா கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

முன்போலவே பட்டசத்திபூசை செய்து யந்திரஸ்தாபனம் மூர்த்தி ஸ்தாபனம் செய்து புஷ்பாஞ்சனி தூப கீப கமஸ்காரம் செய்து ஆணே பெற்று ஆவரண பூசைசெய்க. யந்திரத்தின் அறுகோண நுனிகளில் அக்னி திக்கு முதல் நான்கு திக்குகளிலும் நடுவிலும். ஒம் ஹும் ம் மு ஜள் ஹ்ரு தயாயாம் : ஹ்ரு தய ஸ்ரீ பா துகாம் பூ ஐயாமி தர்ப்பயாமி கம் :

ஒம் ஹரித்ராகணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா சிர

ஒம் வர வரத சிகாயை வஷட் சிகா

ஒம் ஸர்வஐரு வ்பருதயம் கவசாய ஹும் கவச

நம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய சேத்ரத்ரயாய வௌஷட்

சேத்ரத்ரய

வில் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர

#### என்று அங்கரியாசம் செய்க.

பின் நாமரையின் நுனியில் முன்போலக் கிழக்குமுதல் கந்த புஷ்பா கூறைகளேக் கொண்டு, வாமாதிசக்திகளேப் பூசிக்க. கிழக்குமுதல் நான்கு இக்குகளிலும் பிரமோதர், சுமுகர், துன்முகர், விக்நநாசனர் என்பவர்களேப் பூசித்து, மூலமந்திரம் செபித்துப் புஷ்பஞ்சாத்துக. பின் இதழ் நுனிகளில் பிராம் முதல் மகாலட்சுமிவரையுள்ள சப்தமாதர்களேயும் லட்சுமியையும் பூசிக்க. பூபுரத்தில் முன்போல இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும், வச்சிரம் முதலான ஆயுதங்களேயும் பூசிக்க. பின் தூபமுதல் நமஸ்காரம் வரை பெல்லாம் செப்து, செயம் செய்க. உரு நான்கு லக்ஷம் செபிக்க. மஞ்சளரிசியால் பத்தில் ஒருபங்கு ஓமம். ஏனேய முன்போல.

சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்டுயில் மணமாகாத பெண்ணுல் அரைக்கப்பெற்ற மஞ்சினப் பூடிக்கோண்டு விடியலில் நியில் நீராடிக் கணபதியைப் பூசிக்க இங்ஙனம் பூடிப்பின் கன்னிகை கணவனேயும் ஆடவன் மனேவியையும் பெறுவர். எல்லரச் செல்வமும் பெருகும். ஏனேய வசியாதிகள் தனியே செந்திக்கத்தக்கன.

## குணநாசன கணபதி மந்திரம் :

மக்திரம்: ஒம் ஓள் மக் மொ கணேசாய கணம் விலயிவரெணிற் ஹும் கம்: பட், ரிஷி சதாகிவர். அனுஷ்டுப் சக்தஸ். ருணமோசன கிகாயகர் தேவதை. ஓள் பிலும். மீ சத்தி. மொ கேலகம் எல்லாக் கடன்களும் திர்தற்குச் செயம். ஓம் கணேச அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஒம் ருணம் சிக்தி தர்ஐகீயாப்யாம் கம: ஓம் வரேண்யம் மத்யமாப்யாம் கம: ஓம் ஹும் அகாமிகாப்யாம் கம: ஓம் கம: கரிஷ்டகாப்யாம் கம: ஓம் பட் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

என்று கரசியாசம் செய்க,

ஒம் கணேச ஹ்ருதயாய நம: ஒம் ருணம் சிந்தி சிரஸே ஸ்வாஹா ஒம் வரேண்யம் சிகாயை வஷட் ஒம் ஹும் கவசாய ஹும் ஒம் நம: நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஒம் பட் அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

தியானம்: செக்கிறம், இரண்டு கை, தொக்குகிற வயிறு ஆகிய இவைகளே உடையவரும், பத்மாசனத்தில் வீற்றிருப்பவரும், பிரமாதி களால் குழப்பெற்றவரும், சித்தர்களாற் சேவிக்கப்பெறுபவரும் ஆகிய தேவனே கமஸ்கரிக்கின்றேன்.

> ത്യരില്പ് ചായായായിയുടുള്ള ഒരു പ പ്രത്യായില് പ്രത്യവ്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യ

நாடோறும் இருபத்தொன்ருக ஆயிரந்தடவை எவன் செபிக் கின்ருனே அவன் அணவராலும் விரும்பப்படுவான். அறிவில் வியாழ கைவும், செல்வத்தில் குபேரனுகவும் விளங்குவான், லக்ஷம் உருசெபித்தால் இஷ்டபலம் எல்லாம் எய்துவான். இந்த முறை ஸ்ரீ கிருஷ்ணயாமள தந்திரத்திற் கூறப்பெற்றுள்ளது. பிராகிருத் நூல்களில்: ஓம் நமோ சித்த விநாயகாய சர்வகார்ய கர்த்ரே ஸர்வளிக்க பிரசமநாய ஸர்வராஜ்ய வசிகரணுய ஸர்வஜக ஸர்வஸ்திரி புருஷாகர்ஷணைய ஸ்ரீ ஓம் ஸ்வாஹா என்பது மக்திரம்.

இம்மந்திரத்தை நாடோறும் நூற்றெட்டு உரு விதம் செபித்தால் கார்யசித்தி உண்டாம். யாத்திரைச் சமயத்தில் செபித்துச் செல்லின் வழியில் பயமே இல்லே. எல்லாக்காரியங்களும் சித்திக்கும்.

வே ரெரு மந்திரம்: ஒம் ஹ்ரீம் க்லீம் விரவர கணபதயே வ: வ உடி விலா மமவசம் ஆ கய ஓம் ஹ்ரீம் பட்.

செவ்வாடையுடுத்தி, செஞ்சந்தனம் பூசிப் பொட்டிட்டு, கணபதி யைத் தியானித்துப் பன்னிராயிரம் உரு இம்மந்திரத்தைச் செபித்தால் கணபதி வெளிப்பட்டு அருள்வர், மேலும் பஞ்சகவ்ய ஸ்நானம் செய்து நாடோறும் நூற்றெட்டுதரம் செபித்து, ஓமஞ்செய்யின் அட்டமா சித்திகளே அடையலாம்.

மற்றெருவகை: ஓம் மீ மூ கணபதயே கம: ஸ்வாஹா. இம் மந்திரத்தைப் பிரமசரிய ஒழுக்கந்தவருமல், பூமியிலே படுத்துறங்குபவனுக நாடோறும் செபித்து லக்ஷம் உரு ஏற்றுக. ஓமஞ் செய்க. செல்வமும் சிரும் உண்டாகும்.

மற்றென்று: ஒம் மூ கணபதயே கம: குயவன் மண்ணேக் கோணர்க்கு கணபதி உருவம்செய்து, ஐவகை உபசாரங்களாலும் பூசித்து அவர் முன்னிலேயில் காடோறும் ஆயிரம் உருசெபிக்க. ஒருவாரத்தில் சித்தி யாகும். மேலும் காடோறும் செபிக்கின் அறிவு வளரும். ஒரு மாசம், செபிக்கின் தனதான்யம் விருத்தியாகும். —வீரபத்ரோயீச தக்திரம்.

மற்றுன்று: ஓம் மு கணபதயே ஸர்வ விக்கஹராய சர்வாய சர்வ சூரவே லம்போதராய ஹ்ரீம் மு கம: என்பது மந்திரம்.

தை ஞாயிற்றுக் கிழமையில் வெள்ளெருக்கிலை நான்கு கரங் களுடன் பிள்ளேயார்செய்து பூசிக்க. சந்தியாகாலத்தில் நூற்றெட்டு உருச் சேபித்து, போர்க்களத்தில் தனித்த இடத்திருந்து விசேட பூசை செய்க ஆயிரம் உரு செபிக்க. வெற்றி நீச்சயம். மூல நக்ஷத்திரத்தில் எருக்கிறல் அங்குஷ்ட அளவு விநாயகரைச் செய்து பூசிக்க. குங்குமச்செட்டில் அந்த நக்ஷத்திரத்தில் பிரதிஷ்டைசெய்க. மூன்று சந்திகளிலும் ஆயிரம் ஆயிரம் உரு செடிக்க. வஸ்திரமும் வைக்க. இவ்வண்ணம் தியானிப்பவன் எதனே விரும்புகிருறே அவனுக்கு எல்லாம் சித்திக்கும்.

இந்நூல் கணபதி வழிபாட்டின் தொன்மையும், வரலாறும், அது வெளிநாடுகளில் பரவியுள்ள முறைமையும், விநாயகருடைய திருவுருவத் தத்துவமும், உபாசனேமுறைகளும், பிறவும் ஆகிய பல தலேப்புக்களில் விவரிக்கப்பெற்றுள்ளது.

முதற்பகுதி, கம்மையறியாமலே கம்முடைய அன்றுட வாழ்கிலும் எழுத்திலும் பேச்சிலும் என் எல்லாவற்றிலும் பிள்ளேயார் கலந்திருக்கிறர்; அவரைப்பற்றி வேத ஆகமங்களும் புராணங்களும் பலபல குறிப்புகளேத் தருகின்றன; அவற்றினுடைய அடிப்படைத் தத்துவமெல்லாம் ஒன்றே: பிள்ளேயார் ஒங்கார ஒலியின் உரு; பழந்தமிழ்க்காலத்திலேயே பிள்ளேயார் வழிபாட்டுமுறை பரவியிருந்தது என்ற விஷயங்களே விளக்குகின்றன.

இரண்டாம் பகுதியில், விராயகரைப்பற்றிய பிறப்பு வரலாறுகள் பலவாயிருப்பதே அவருக்குப் பிறப்பே இல்லே என்பதைக் காட்டும் பெருஞ்சான்றுகும்; பிறந்தார் எனப் பேசப்படுவன யாவும் அடியார்களே ஆட்கொள்ள அவர் அடைந்த அருளுருவங்களே என்ற அடிப்படைக் கருத்துக்கள் விளக்கப்பெறுகின்றன.

மூன்ரும் பகுதி, விநாயகருடைய வீரம் பற்றிய வரலாறு அ**ன்த்** தும் மக்களுக்கு இடையூறுகள் எத்தனே வழிகளால் வரும் என்பதை விளக்கி, மக்களேக் காப்பாற்றும் மகிமையைத் தெரிவிக்கிறது.

நான்காம் பகுதி முழுவதும் விநாயகப்பெருமான் வியாபகம் இந்திய நாட்டில் மட்டுமன்றி எல்லா நாடுகளிலும் இடம் பெற்றுள்ளமையைத் தெரிவிக்கிறது.

ஐக்தாம் பகுதியில், கிறு கிராமமாயினும் ஒரு பிள்ளேயார் கோயில் தேவை; அதை அமைப்பது எப்படி? வழிபடுவது எப்படி? என்பன வற்றை ஆகம் ஆதாரங்களுடன் விளக்கப்படுகின்றன. ஆரும் பகுதி, விகாயகர் விரத வகைகளேயும், அவைகளே அனுட் டிக்கும் முறையையும், பயனேயும் அறிவிக்கின்றது.

இறுதியான உபாசனே என்ற ஏழாம்பகுதி, விகாயக மூலமக்திரங் களேயும் அவற்றைத் தியானிக்கும் முறைகளேயும் தெரிவிக்கிறது. ஆணுல் தித்தியடைக்த தேசிகரிடத்தில் மூலமக்திரங்களேக் கேட்டு ஜெபிப்பதே முறைமை. கொட்டாத பஞ்சும், காட்டாத மக்திரமும் பயன்படாது என்பது பழமொழி.

இவ்வண்ணம் வரலாற்றுராய்ச்சி முதல் உபாசணேயீருக எல்லாப் பகுதிகளும் ஒருமைப்பட்டு உருவேற்றி என்றும் இன்பம் பெருக இருக்க.

> களியானேக் கன்றைக் கணபதியைச் செம்பொன் ஒளியானேப் பாரோர்க் குதவும் - அளியானேக் கண்ணுவதும் கைத்தலங்கள் கூப்புவதும் மற்றவன்தான் கண்ணுவதும் கல்லார் கடன்:

> > திருச்சிற்றம்பலம்